
        
            
                
            
        

    


Khai Thị 

Quyển 4 





Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trƣờng Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

Talmage, California 

Dharma Realm Buddhist University, 

The Buddhist Text Translation Society, Viet Translation Dept. 

2001 Talmage Road, 

Talmage, CA 95481- 0217 

Mục Lục 

Thần Chú Ðại Bi, Nhiệm Mầu Không Thể Nghĩ Bàn ................................................................... 8 

Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát ..................................................................................................12 

Niệm Quán Âm Trong Tự Tánh .................................................................................................16 

Tu Hành Phải Biết Hồi Quang Phản Chiếu ................................................................................18 

Tại Sao Chúng Ta Phải Vào Thất Quán Âm ..............................................................................19 

Niệm Quán Âm Cứu Kẻ Lâm Nạn .............................................................................................21 

Chuyện Ngƣời Ðá Cầu Pháp ....................................................................................................23 

Di Cƣ Ðến Thế Giới Cực Lạc ....................................................................................................25 

Vạn Phật Thánh Thành Tẩy Rửa Thân Tâm .............................................................................26 

Càng Niệm Quán Âm Càng Bớt Vọng Tƣởng ...........................................................................28 

Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát Với Ðủ Sáu Căn ............................................................................29 

Tự Xét Sai Lầm Của Mình ........................................................................................................31 

Niệm Quán Âm Khi Khẩn Cấp ...................................................................................................33 

Ðạt Tới Cảnh Giới Bất Ðộng Tâm .............................................................................................36 

Phải Cứu Vãn Nguy Cơ của Thế Giới .......................................................................................38 

Truy Ðiệu Ông Sadat ................................................................................................................40 

Tham Sân Si Làm Chƣớng Ngại Ðƣờng Tu ..............................................................................41 

Linh Cảm Quán Thế Âm ...........................................................................................................44 

Truyền Thọ Chú Khai Trí Huệ ...................................................................................................45 

Sáu Nẻo Luân Hồi .....................................................................................................................46 

Pháp-sƣ Hằng Tại .....................................................................................................................48 

Pháp-sƣ Hằng Ðoan .................................................................................................................48 

Bảy Bồ Ðề Giác Tri ...................................................................................................................49 

Tại Nƣớc Mỹ, Phật-Pháp Mới Ở Bƣớc Ðầu ..............................................................................54 

Cảm ứng của Phật Pháp ...........................................................................................................56 

2 

Bốn Ðiều Ngài A-Nan Hỏi Phật .................................................................................................57 

Hằng Lai Pháp-sƣ .....................................................................................................................67 

Mỗ pháp-sƣ ..............................................................................................................................68 

Bạch Vũ Trụ ..............................................................................................................................68 

Mất Thân Ngƣời, Vạn Kiếp Chẳng đƣợc Lại .............................................................................74 

Bổn Phận của Một Tín đồ Phật-giáo .........................................................................................80 

Hƣng Khởi Vạn Phật Thánh Thành ...........................................................................................90 

Kiền Thành Niệm Cát Tƣờng Thần Chú ....................................................................................94 

Ngũ Giới Thập Thiện Tiêu Tai Nạn ...........................................................................................96 

Ðầy Rẫy Sát Khí Trên Thế Giới ................................................................................................99 

Ngày Nguyên Ðán Nói Giáo Lý Phật ....................................................................................... 101 

Bắt Chƣớc Tinh Thần Bồ Tát Ðịa Tạng ................................................................................... 105 

Không Nên Làm Ô Nhiễm Hƣ Không ...................................................................................... 110 

Ðạo, Quý ở Hành .................................................................................................................... 114 

Giữ Miệng Phòng Tâm ............................................................................................................ 116 

Giòi Bọ Trên Thân Mình .......................................................................................................... 118 

Thái Thƣợng Lão Quân Thanh Tịnh Kinh ................................................................................ 120 

Ðạo Tràng Của Chánh Pháp Trụ Thế ..................................................................................... 126 

Cảnh Giới Của Thời Ðại Chánh Pháp ..................................................................................... 128 

Giải Thích Về Cấu Tạo Của Chữ 'Ðạo' ................................................................................... 132 

Học Thần Thông Ðể Báo Thù ? .............................................................................................. 144 

Bốn Kiếp Thành, Trụ, Hoại, Không của Thế Giới .................................................................... 146 

Zero: Ðại Quang Minh Tạng của Tự Tánh ............................................................................... 157 

Bạn Ðồng  "Tham"  Phải Ðộng Viên Nhau Tu ........................................................................... 162 

Tu đạo Phải Học Pháp Cơ Bản ............................................................................................... 166 

Thế Giới Tôn Giáo Ðại Ðồng, Không Nên Phân Tranh ............................................................ 186 

3 

Nơi Chánh Pháp Trụ Thế ........................................................................................................ 187 

Niệm Khởi Tức Giác, Giác Rồi Tức Không ............................................................................. 189 

Tội Ngập Trời, Sám Hối Thì Tiêu ............................................................................................ 191 

Nơi Quy Y Của Các Tín Ðồ Tôn Giáo Thế Giới ....................................................................... 192 

Nhất Niệm Vô Minh Tức Ðọa Luân Hồi ................................................................................... 193 

Cuộc Ðời Nhƣ Mộng, Nhƣ Ảnh ............................................................................................... 197 

Rốt Cuộc Ðạo Là Thế Nào ? ................................................................................................... 200 

Thƣợng Ðức Bất Ðức, Hạ Ðức Chấp Ðức .............................................................................. 203 

Bởi Ðâu Không Tƣơng Ƣng Với Ðạo ? ................................................................................... 205 

Thần Thông Của Ngƣời Tại Sao Không Hiển Hiện ? .............................................................. 206 

Kinh Lăng Nghiêm: Biểu Tƣợng Của Chánh Pháp .................................................................. 211 

Tu Ðạo Phải Ðoạn Dục Khử Ái ............................................................................................... 213 

Thiền Thất Khai Thị ................................................................................................................. 215 

Hãy Trở Về Quê Hƣơng Của Chúng Ta .................................................................................. 217 

Một Trăm Ngày Thiền Thất ..................................................................................................... 218 

Giữ Ðúng Quy Củ Thiền Ðƣờng ............................................................................................. 219 

Bỏ Hết Lòng Ðố Kỵ Và Kiêu Mạn ............................................................................................ 220 

Các Vị Ðều Là Thiện Tri Thức ................................................................................................. 222 

Nhận Ra Bổn Lai Diện Mục ..................................................................................................... 223 

Tham Thiền Chính Là Trì Giới ................................................................................................ 226 

Luyện Thành Thân Kim Cƣơng Bất Hoại ................................................................................ 227 

Thiền Ðƣờng Là Nơi Tạo Thánh Nhân .................................................................................... 228 

Cày đƣợc Phần Nào, Thâu Hoạch Ðƣợc Phần Ðó ................................................................. 230 

Chịu Khổ Là Nền Tảng Tu Phật .............................................................................................. 233 

Thế Nào Gọi Là Kim Cƣơng Bồ Ðề Hải .................................................................................. 235 

Một Niệm Chẳng Sanh Toàn Thể Hiện ................................................................................... 238 

4 

Tu Ðạo Không Thể Sanh Tâm Sân ......................................................................................... 239 

5 

KHAI THỊ, Quyển 4, Hòa Thƣợng Tuyên Hóa 

COPYRIGHT (c) 2000 by The Buddhist Text Translation Society, 

Dharma Realm Buddhist University, Talmage, California, USA. All 

rights  reserved,  including  the  right  to  reproduce  this  book  or 

transmit it in any form or by anymeans, electronic or mechanical, 

including  photocopy,  recording,  or  any  information  storage  and 

retrieval  system,  except  for  the  inclusion  of  brief quotation  and  a 

review. Printed in the United States of America. 

First Edition 

Trong trƣờng hợp quý đạo hữu phát tâm ủng hộ về tinh thần hay 

vật chất hoặc có ý kiến đóng góp, xin biên thƣ về: 

Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trường Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

2001 Talmage Rd.  

Talmage, CA 95481-0217 

Nếu có ý nguyện viếng thăm, quý vị có thể đến Vạn Phật Thánh 

Thành hay:  

PHÁP GIỚI THÁNH THÀNH THÁNH TỰ KIM LUÂN 

1029 West Capitol Ave 235 North Avenue 58 

West Sacramento, CA 95691 Los Angeles, CA 90042 

(916) 374-8268 (213) 258-6668 

THÁNH TỰ KIM SƠN TU VIỆN PHẬT GIÁO 

6 

800 Sacramento Street, San Francisco, CA 94108  

HỌC VIỆN TÔN GIÁO THẾ GIỚI 

2304 McKinley Avenue 

(415) 421-6117 Berkeley, CA 94703 

(510) 848-3440 



7 

Thần Chú Ðại Bi, Nhiệm Mầu Không Thể Nghĩ Bàn 

Hôm nay bắt đầu vào thất Ðại Bi. Buổi tối sau lễ sái tịnh sẽ tụng 

Ðại Bi Thần Chú. Trong quá khứ, số chƣ Phật nói chú này nhiều 

bằng chín mƣơi chín ức số cát sông Hằng và Ngài Quán Thế Âm 

Bồ Tát vì thƣơng hết thảy mọi loài chúng sanh, nên phát tâm đại 

bi, cƣỡi thuyền từ bi trở về cõi Ta-bà để cứu độ tất cả chúng sanh 

ra  khỏi  cảnh  khổ  ách.  Có  câu:  "Bể  khổ  không  bờ,  quay  đầu  là 

bến,"  chỉ  cần  chúng  ta  kiền  thành  trì tụng  Ðại-bi  Chú  ắt  sẽ  thấy 

ứng nghiệm, không thể nghĩ bàn. 

Trƣớc đây trong vô lƣợng kiếp, Ngài Quán Thế Âm Bồ Tát đƣợc 

Thiên Quang Vƣơng Tĩnh Trú Nhƣ-lai diễn pháp Ðại-bi Thần Chú 

cho  nghe,  lấy  bàn  tay  sắc  vàng  xoa  đầu,  khiến  Ngài,  khi  nghe 

xong  liền  chứng  đƣợc  quả  vị  Bồ-tát  bậc  Bát-địa.  Ngài  liền  sanh 

tâm đại hoan hỷ rồi lập tức phát nguyện lớn nhƣ sau: "Nếu tôi có 

thể làm lợi ích hết thảy chúng sanh, thì xin cho tôi có ngay ngàn 

tay  và  ngàn  mắt."  Phát  nguyện  xong,  hốt  nhiên  trái  đất  chấn 

động, hào quang phát ra từ chƣ Phật mƣời phƣơng chiếu sáng 

thân Ngài, rồi ngàn tay và ngàn mắt tức khắc trang nghiêm thân 

tƣớng  của  Ngài.  Tay  thì  có  thể  nâng  đỡ,  mắt  thì  có  khả  năng 

chiếu  soi.  Ngàn  tay  và  ngàn  mắt  tƣợng  trƣng  cho  vô  số  thần 

thông và trí huệ. 

Ý nghĩa của đại bi: Căn cứ câu: "Bi năng bạt khổ," bất cứ ai gặp 

phải mọi cảnh khổ nạn, nếu thành tâm tụng Chú Ðại-bi đều có thể 

đƣợc bình an, chuyển hung thành cát. Ngài Quán Thế Âm bạch 

Phật  rằng:  "Nếu  nhƣ  chúng  sanh  trì  tụng  Ðại-bi  Chú  mà  không 

đƣợc  mãn  nguyện,  thì  xin  thề  không  thành  chánh  giác,  trừ  phi 

nguyện ƣớc của họ bất thiện hay không thành tâm trì tụng." 

8 

Trì  tụng  Ðại-bi  Chú  không  những  đƣợc  tự  tại,  mà  các  điều  cầu 

mong còn đƣợc thành tựu; có thể tránh đƣợc khổ ách tai nạn và 

đƣợc  vui  sƣớng an  lạc;  vƣợt qua  mọi  hiểm  nghèo,  tới  chỗ  bình 

an vô sự. Làm sao có thể xa lìa khổ ách? Phải tụng Ðại-bi Chú. 

Làm sao thoát khỏi hiểm nghèo? Phải trì tụng Ðại-bi Chú. Chớ có 

coi Ðại-bi Chú là tầm thƣờng hay đơn giản. Tôi xin nói với quý vị 

rằng nếu quả trong đời quá khứ và hiện tại quý vị không có căn 

duyên tốt lành thì ngay đến cả cái tên của Chú Ðại-bi cũng chƣa 

đƣợc  nghe,  đừng  nói  tới  việc  trì  tụng.  Nay  không  những  quý  vị 

đƣợc  nghe  biết  tên  của  Chú  lại  còn  đƣợc  trì  tụng  Chú  với  một 

lòng chí thành nhƣ vậy, thật là một cơ hội trăm ngàn vạn kiếp mới 

có một lần, rồi lại đƣợc thiện tri thức chỉ dẫn, cách thức đọc tụng, 

thọ trì, tu trì nữa. Thật đáng cho quý vị coi trọng! Tóm lại, Ðại-bi 

Chú có những lợi ích không thể nghĩ hết đƣợc. 

Trong  thời  gian  bẩy  ngày  này,  chúng  ta  nên  thành  tâm  thành  ý, 

rất mực cung cung kính kính trì tụng Chú Ðại-bi, tụng cho tới độ 

tâm  không  vọng  tƣởng.  Lúc  đó,  lòng  lắng  trong,  hoặc  giả  có 

ngƣời  thấy  hào  quang,  có  ngƣời  thấy  hoa  xuất  hiện,  có  ngƣời 

đƣợc  Ngài  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  rờ  đầu,  giúp  cho  khai  mở  trí 

huệ. Hoặc giả có khi ngửi thấy mùi hƣơng lạ, cũng có ngƣời dù 

đã  tha  thiết  chí  thành  trì tụng,  nhƣng  cũng  chẳng  thấy  một  hiện 

tƣợng gì khác lạ. Dầu có hay không cũng chớ có nản lòng, cứ hết 

sức  dốc  một  lòng  trì  tụng.  Khi  nào  thời  khắc  tới,  sẽ  nhất  định 

chứng kiến cảnh giới "cảm ứng đạo giao," xuất hiện ngay trƣớc 

mắt. 

Bất  luận  thấy  cảnh  giới  nào,  hay  chẳng  thấy  gì  hết,  việc  chánh 

vẫn  là  tinh  tấn  trì  tụng.  Kẻ  thấy  điềm  lành  chẳng  nên  chấp  vào 

tƣớng lành đó. Kẻ không thấy điềm gì cũng đừng sanh lòng tự ti 

9 

mà tự bảo rằng: "A ! Vậy là ta chẳng có thiện căn, sao ta chẳng 

thấy  Bồ-tát?"  Thiện  căn  có  khi  sớm  kết  thành  quả,  có  khi  thì 

muộn.  Nếu  nhƣ  có  cảm  giác  thiện  căn  của  mình  chƣa  đến  lúc 

thành thục, thì ta phải tiếp tục bồi đắp, làm thêm nhiều công đức 

nữa  mới  đƣợc.  Ngƣời  ta  nói:  "Chƣa  trồng  căn  lành,  phải  trồng 

căn lành; đã trồng căn lành, khiến nó tăng trƣởng; đã tăng trƣởng 

rồi, khiến nó thành thục; đã thành thục rồi, khiến tới giải thoát." 

Quý vị lần đầu tới Kim Sơn Thánh Tự, nghiên cứu Phật pháp, tu 

tập  Phật  pháp,  phải  dốc  lòng  thành  học  tập,  không  ngại  khổ, 

không ngại khó. Ở đây trong vòng bảy ngày, nên dũng mãnh tinh 

tấn, xa lìa vọng tƣởng. Nếu lại vừa học tập, vừa nghĩ ngợi lung 

tung, công phu không thể chuyên nhất đƣợc. Tâm không chuyên 

nhất thì khó lòng sanh cảm ứng. Ðó là một điều, quý vị phải đặc 

biệt chú ý! 

Những lợi ích của công phu trì tụng Ðại-bi Chú, nói ra không thể 

hết  đƣợc.  Phàm  ai  đã  trì  tụng  Ðại-bi  Chú  thì  tuyệt  đối  chẳng  bị 

đọa vào ba đƣờng ác. Nếu bị đọa vào các đƣờng ác đó thì Ngài 

Quán Thế Âm nguyện chẳng bao giờ thành Phật. Phàm ai ngu si 

mà  trì  tụng  Ðại-bi  Chú,  nếu  chẳng  biến  thành  kẻ  trí  huệ,  Ngài 

Quán  Thế Âm cũng nguyện chẳng thành Phật.  Thần Chú Ðại-bi 

lại  có  thể  trị  tám  vạn  bốn  ngàn  loại  tật  bệnh  của  thế  gian.  Ai  bị 

bệnh  nan  y,  cho  đến  các  y  sĩ,  Tây  y  hay  Ðông  y  phải  bó  tay, 

nhƣng  nếu  thành  tâm  trì  tụng  Ðại-bi  Chú  cũng  nhất  định  chẳng 

uống  thuốc  mà  đƣợc  khỏi  bệnh.  Thần  hiệu  của  Ðại-bi  Chú  thật 

không thể nghĩ bàn! 

Tại  Kim  Sơn  Thánh  Tự có  ngƣời  đã  từng  đƣợc  sự  ứng  nghiệm 

nhƣ vậy. Chữa trị chứng ung thƣ chẳng phải là chuyện dễ dàng, 

vậy mà trì tụng Ðại-bi Chú khiến cho bệnh tiêu tan. Thần lực của 

10 

Chú  Ðại-bi  thật  mầu  nhiệm  không  thể  nghĩ  bàn.  Chỉ  cần  xem 

công phu của quý vị trong bảy ngày ra sao, ai thành tâm, ngƣời 

đó sẽ thấy ứng nghiệm, đƣợc lợi ích. Ai có bệnh, bệnh sẽ lui. Ai 

không  bệnh,  thì  trí  huệ  đƣợc  khai  mở.  Cầu  chuyện  gì  đƣợc 

chuyện đó, cho nên Ðại-bi Chú gọi là bất khả tƣ nghì quảng đại 

linh cảm, vô ngại đại bi tâm đà-la-ni. Chữ đà-la-ni (Dharani) dịch 

nghĩa là tổng trì, tổng nhất thiết pháp, trì vô lƣợng nghĩa, cũng gọi 

là chú, hoặc gọi là chân ngôn. Tóm lại đó là những chữ mật. 

Mật chú gồm có bốn ý nghĩa sau:  

Trong  bài  chú  có  tên  vua  các  loài  quỷ  thần,  nên  phàm  tiểu  quỷ 

nghe đến tên này thì không dám làm bậy và phải tôn trọng phép 

tắc, 

Chú đƣợc coi nhƣ khẩu lệnh trong quân đội, nếu vi phạm ắt sẽ bị 

trừng trị, 

Chú có thể âm thầm tiêu trừ nghiệp tội mà chính mình không hay 

biết, 

Chú là ngôn ngữ bí mật của chƣ Phật, chỉ có chƣ Phật mới hiểu 

đƣợc mà thôi. 

Quý vị lần này tới tham dự pháp hội Ðại-bi, đều có sẵn căn lành 

cả, đức hạnh đầy đủ lại đƣợc nhân duyên thành thục nên mới tới 

Chùa Kim Sơn Tự. Hy vọng rằng một khi đã vào tới "bảo sơn" rồi 

thì không đến nỗi tay không trở về, tất phải đƣợc bảo vật để dùng 

cho mình. Bảo vật gì? Chính là Chú Ðại-bi. Ðại-bi Chú có thể trị 

bệnh,  có  thể  hàng  phục  loài  ma,  có  thể  khai  mở  trí  huệ,  có  thể 

mang lại sự bình an, hay nói cách khác, cầu việc gì đƣợc việc ấy, 

nhất định toại lòng xứng ý. 

11 

Kỳ pháp hội Ðại-bi này còn đặc biệt hơn nữa là tại Trung-quốc rất 

hiếm có khóa tụng Ðại-bi có tính cách kỷ lục, kéo dài cả bẩy ngày 

luôn  nhƣ  vậy.  Tại  các  nƣớc  khác  ngƣời  ta  có  niệm  Chú  Ðại-bi 

trong bẩy ngày không, điều này tôi không biết, nhƣng tại Mỹ, tôi 

nghĩ  rằng  đây  là  lần  đầu  tiên.  Mong  tất  cả  quý  vị  hết  sức  chân 

thành trì tụng Ðại-bi Chú, công đức vô lƣợng! 

Ngày 9 tháng 4 năm 1976, tại Kim Sơn Thánh Tự 



Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

Ngày hôm nay, quý vị tập họp tại đây, dự Quán Âm thất, để cùng 

nhau niệm thánh hiệu: Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát. Ðây là một 

dịp quý báu, hy hữu, chớ có uổng phí thời gian. Nếu nhƣ có lòng 

coi thƣờng thì sẽ chẳng ích lợi gì, nhƣ ngƣời đã vào tới bảo sơn 

mà trở về tay không, rất là đáng tiếc. Mong rằng quý vị buông bỏ 

hết mọi thứ để dũng mãnh niệm với một lòng tinh tấn, nhất định 

quý  vị  sẽ  thấy  cảm  ứng,  và  có  nhƣ  vậy  mới  không  cô  phụ  mục 

đích tổ chức Quán Âm thất này. 

Bình  thƣờng  khi  vào  thất  Quán  Âm,  phần  đông  đều  niệm  Phật, 

niệm  Bồ-tát,  sau  đó  nghỉ  nửa  giờ rồi  mới  tiếp  tục  công  phu.  Tại 

Hƣơng-cảng  hay  Ðài-loan,  đại  khái  mọi  ngƣời  niệm  theo  cách 

thức đó. Chúng ta ở Vạn Phật Thành này sẽ niệm một cách liên 

tục,  không  ngƣng  nghỉ,  luôn  một  mạch  từ  sáng  sớm  tới  tối,  ở 

giữa không có thời gian nào nghỉ cả. 

Quý  vị  nên  biết rằng,  chẳng  phải  chúng  ta  không  nghỉ  ngơi  mới 

đúng, hay mọi ngƣời nghỉ ngơi là sai. Nói nhƣ vậy nghĩa là sao? 

Bởi vì chúng ta từ trƣớc tới nay chƣa hề dụng công, cho nên bây 

12 

giờ phải hết sức tinh tấn, ráng hết sức để mà tiến tới. Còn nhƣ 

ngƣời  khác  thì  họ  đã  dụng  công  từ  lâu  rồi,  họ  đã  vào  đạo,  họ 

niệm Quán Thế Âm Bồ Tát hay không niệm cũng vậy thôi, họ đều 

không có vọng tƣởng, do đó họ nghỉ ngơi còn hơn chúng ta tinh 

tấn. 

Giả sử chúng ta lại sanh tâm ngã mạn nghĩ rằng: "A! Chúng ta ở 

Vạn Phật Thành tu hành rất là dũng mãnh và tinh tấn, còn ngƣời 

ta thì giải đãi, lƣời biếng." Nếu có ý nghĩ đó thì tất cả công đức 

của  chúng  ta  đều  bị  tiêu  ma.  Ðó  chính  là  tâm  tự  mãn,  tâm  kiêu 

ngạo.  Chúng  ta  nên  hiểu  rằng  họ  đã  dụng  công  tu  hành  từ  vô 

lƣợng  kiếp,  nay  họ  nghỉ  ngơi  chính  là  chờ  đợi  số  ngƣời  của 

chúng ta đƣơng lẽo đẽo theo sau. Nghĩ đƣợc nhƣ thế thì đúng, 

và  dụng  công  mới  có  kết  quả  tốt,  chớ không  thể dụng  công  mà 

nẩy  sanh  tâm  chƣớng  ngại.  Tâm  chƣớng  ngại  chính  là  lòng  tự 

mãn,  lòng  kiêu  mạn,  có  thể  phƣơng  hại  tới  hạt  giống  Bồ-đề. 

Chúng  ta  dụng  công  phải  ghi  nhớ  điểm  này.  Bất  luận  trong 

trƣờng hợp nào, phải tránh cho kỳ đƣợc tâm cống cao, ngã mạn, 

và tránh có ý nghĩ ích kỷ tự lợi, mà phải theo đúng câu: "Pháp là 

bình đẳng, không có cao thấp," đó chính là châm ngôn của kẻ tu 

hành. 

Khởi  đầu  dụng  công,  chúng  ta  phải  giữ  tâm  cho  chánh  đáng. 

Không  chánh  đáng  thì  dù  công  phu  ra  sao  cũng  thành  ma  đạo. 

Tâm  đã  chánh  đáng,  thì  dụng  công  cách  gì  cũng  có  thể  thành 

Phật.  Con  đƣờng  dẫn  tới  Phật  hay  tới  ma  chỉ  khác  nhau  ở một 

niệm. Quý vị hãy đặc biệt chú ý. 

Tại sao chúng ta phải niệm: Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát? Bởi 

vì đối với chúng sanh ở cõi Ta-bà Ngài đều có nhân duyên. Ngài 

là vị Bồ-tát tầm thanh cứu khổ và cứu nạn. Có ngƣời nghĩ rằng: 

13 

"Khi nào chúng ta gặp khổ và gặp nạn chúng ta mới cần cầu Ngài 

Quán Thế Âm Bồ Tát, bây giờ không gặp cảnh khổ cũng không 

gặp cảnh nạn thì niệm danh hiệu của Ngài làm gì?" Nói vậy hóa 

ra chúng ta chẳng khổ chút nào ƣ? Ðây là ngũ trƣợc ác thế -kiếp 

trƣợc,  kiến  trƣợc,  phiền  não  trƣợc,  chúng  sanh  trƣợc,  mệnh 

trƣợc - các chúng sanh đều bị khổ cả, khổ không thể nói hết. Rồi 

trong vòng luân hồi, các chúng sanh lên lên xuống xuống, vậy mà 

không phải khổ sao? Một ngày, từ sáng tới tối trong tâm toàn là 

vọng  tƣởng  thôi  thúc,  đấy  chẳng  phải  là  cảnh  khổ  ƣ?  Rồi  lo  âu 

cho  riêng  mình,  muốn  có  lợi  cho  riêng  mình,  nhƣng  lo  không 

đƣợc thì ngủ không an; cầu chẳng đƣợc thì ăn không ngon. Vậy 

mà  nói  là  chẳng  khổ  ƣ?  Ai  dám  đoan  quyết  rằng  mình  chẳng 

khổ?  Họ  chẳng  khổ  vì  điều  này  thì  lại  khổ  vì  điều  khác,  tóm  lại 

khổ bất ly thân. Trừ phi vạn sự đều buông bỏ, chẳng cầu điều gì 

họa may mới không khổ. 

Chúng ta niệm câu Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát, thì trƣớc hết 

chúng  ta  phải  hiểu  ý  nghĩa  câu  này.  Nam  mô  là  tiếng  Phạn,  có 

nghĩa  là  quy  mạng,  Quán  là  quán  sát,  lấy  diệu  quan  sát  trí  để 

quán sát. Ai có diệu quan sát trí? Ngài Quán Thế Âm, vì Ngài có 

loại  trí  huệ  đó,  cho  nên  đối  với  hết  thảy  mọi  âm  thanh  của  thế 

gian Ngài đều hay, đều thấy, không hề bị lầm lẫn. Chữ Thế là chỉ 

thế  gian.  Âm  là  âm  thanh.  Ngài  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  tu  pháp 

môn phản văn văn tự tánh, cho nên Ngài dùng tâm để quán sát 

tiếng kêu cứu của các chúng sanh trong thế gian. Khi Ngài nghe 

đƣợc sẽ tức khắc phân thân đến nơi để cứu độ nạn nhân ra khỏi 

bể  khổ,  thoát  đƣợc  khổ  và  đƣợc  vui  sƣớng, cho  nên  có  câu  kệ 

rằng:  

Thiên xứ kỳ cầu thiên xứ ứng, 

14 

Khổ hải thƣờng tác độ nhân chu. 

 Nghĩa là: 

Ngàn nơi cầu, ngàn nơi ứng, 

Ngài là thuyền vớt ngƣời trong bể khổ. 

Bồ Tát Quán Thế Âm cũng giống nhƣ các bậc mẹ hiền, con cái 

cầu mẹ thì sẽ đƣợc mẹ cứu, không dến nỗi bị thất vọng bao giờ. 

Cho nên Ngài có danh hiệu là Ðại Từ Ðại Bi Quảng Ðại Linh Cảm 

Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Chữ "Bồ-tát" có  một nửa là tiếng Phạn, nói cho đủ là Bồ-đề-tát-

đỏa [Bodhisattva], dịch nghĩa thành Giác-hữu-tình hay Hữu-tình-

giác, cũng nghĩa tƣơng tự. Giác là giác ngộ, hữu tình  chỉ chúng 

sanh.  Giác-hữu-tình  tức  là  một  chúng  sanh  trong  số  ngƣời  giác 

ngộ,  hoặc  kẻ  giác  ngộ  trong  số  chúng  sanh.  Bồ-tát  thuộc  hàng 

thánh tự giác giác tha - tự mình giác ngộ và giúp ngƣời khác giác 

ngộ  -  không  tự  tƣ  tự  lợi,  một  lòng  chỉ  nghĩ  tới  hạnh  phúc  của 

chúng sanh, mà quên lợi ích của riêng mình. Ðó chính là tinh thần 

vô ngã. 

Nhƣ  chúng  ta  muốn  cầu  Ngài  Quán  Thế Âm  Bồ  Tát giúp  đỡ và 

phù hộ cho mình thì chúng ta phải thực lòng niệm: Nam-mô Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát,  lúc  đó  trong  lòng  mới  thành  khẩn  và  tác  dụng 

cảm ứng mới phát sanh ra đƣợc, lúc đó Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ 

nghe tiếng kêu cầu và tới nơi để cứu độ chúng ta ra khỏi bể khổ. 

Ngƣợc  lại  nếu  sự  kêu  cầu  không  thành  tâm,  hay  lẫn  lộn  với 

những ý tƣởng cầu danh cầu lợi, thì chẳng thể có cảm ứng. 

Nay chúng ta niệm thánh hiệu: Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát, ta 

nên  giữ  lòng  thanh  tịnh,  niệm  một  cách  khẩn  thiết  và  chí  thành, 

15 

không vì lợi ích riêng tƣ mà niệm, mà chính vì lợi ích cho tất cả 

chúng sanh trong cõi ngũ trƣợc ác thế này. Chúng ta cầu Ngài rủ 

lòng  từ  bi  tế  độ,  khiến  cho  toàn  thể  nhân  loại  trên  thế  giới  khỏi 

ách nạn, tội diệt phƣớc sanh, tất cả đều đƣợc lợi ích. 

Tất  cả  mọi  ngƣời  cùng  niệm  Nam  mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và 

cùng  hƣớng  theo  một  tôn  chỉ  nhƣ  vậy,  ắt  sức  mạnh  cảm  ứng 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Nào!  Quý  vị  hãy  đem  mọi  công  đức  niệm 

thánh hiệu hồi hƣớng tới khắp chúng sanh trong pháp giới! Chính 

là:  

Nguyện đem công đức này, 

Hƣớng về khắp tất cả, 

Ðệ tử và chúng sanh, 

Ðều trọn thành Phật đạo. 

Khai thị nhân khóa Quán Âm thất tại Ðiện Quán Âm, 

Vạn  Phật  Thánh  Thành,  từ  ngày  5  đến  ngày  11  tháng  10  năm 

1981 



Niệm Quán Âm Trong Tự Tánh 

Nay chúng ta chuyên tâm một lòng niệm Ngài Quán Âm Bồ Tát, 

vậy ta cũng phải niệm Ngài Quán Âm trong tự tánh của chúng ta. 

Chúng ta phải nghĩ rằng ở bên ngoài có cái gì, bên trong cũng có 

cái  đó,  nhƣ  ở  bên  ngoài  có  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  bên  trong 

cũng có Quán Thế Âm Bồ Tát. Bởi vậy, khi niệm Ngài Quán Âm 

16 

thì  ta  phải  làm  sao  niệm  cho  trong  và  ngoài  là  một,  không  phải 

hai. 

Trong  tự  tánh  của  chúng  ta,  đã  gồm  đủ  mọi  đức  tánh  của  vô 

lƣợng chƣ Phật đông nhƣ số cát sông Hằng, cho nên khi miệng 

niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, thì trong lòng cũng phải chí 

thành tha thiết, mọi tạp niệm đều chẳng sanh, mọi vọng niệm đều 

dứt bặt, và chỉ nhất tâm chuyên chú vào niệm. Không mong ƣớc 

điều  gì,  không  tham  một  sự  gì,  cũng  chớ  nên  có  ý  nghĩ:  "Niệm 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát để  làm  gì?" Phải  coi  việc  niệm  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát chính là một tự tánh bổn phận. 

Chúng  ta  niệm  đến  trình  độ  "niệm  mà  chẳng  niệm,  chẳng  niệm 

mà  niệm,"  đó  là  cảnh  giới  tự  tánh  Quán  Thế  Âm  hiện  tiền,  kết 

thành một khối, quên ngƣời quên mình, nhƣ vậy còn chỗ nào là 

phiền não nữa? Còn chỗ nào là vô minh? Ðến cảnh giới vô ngại 

tự  tại  thì  đại  viên  kính  trí  sẽ  hiển  lộ,  bình  đẳng  tánh  trí  sẽ  hiện 

tiền,  rồi  diệu  quan  sát  trí cũng  nhƣ  thành  sở tác  trí đều  đầy  đủ. 

Có đủ bốn trí, nhƣng chỉ mới tới giai đoạn đầu, bởi trong bốn trí 

còn trăm ngàn vạn loại khác nhau tùy theo từng giai đoạn. Chẳng 

phải mới thấy các trí xuất hiện mà cho rằng chúng cùng với bốn 

trí của chƣ Phật là giống nhau. Bất luận ở giai đoạn nào, tới đƣợc 

quả vị nào, thứ bậc không phải nhất loạt ngang nhau. 

Ngƣời tu hành phải hiểu rõ ý nghĩa "sai một ly đi một dặm," phải 

tự nhắc mình dụng công đi đúng hƣớng, tránh rẽ ngang, khỏi đi 

vào bàng môn ngoại đạo, và lầm vào tình trạng tà tri tà kiến. Phải 

luôn luôn giữ chánh tri chánh kiến, tức chánh niệm mới hiện tiền. 

Chúng ta niệm Quán Thế Âm Bồ Tát tức là niệm Quán Thế Âm 

Bồ Tát của chúng ta chớ không phải niệm Quán Thế Âm Bồ Tát 

17 

của  ngƣời  khác.  Thế  nào  gọi  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  của  ta? 

Chính là ta với Quán Thế Âm Bồ Tát là cùng một thể, niệm nhƣ 

vậy, nghĩa là ta cũng có đức từ bi, cũng có hỷ xả của Quán Thế 

Âm Bồ Tát, và cũng đầy đủ "bẩy nạn, hai cầu," cũng ba mƣơi hai 

ứng thân nhƣ Ngài Quán Thế Âm Bồ Tát. 



Tu Hành Phải Biết Hồi Quang Phản Chiếu 

Ngƣời tu hành phải thực tình, phải thật sự tu, phải bỏ công sức ra 

chớ không thể nhởn nhơ. Có một số ngƣời nói họ hành đạo Bồ-

tát, nhƣng đúng ra là họ cốt biểu diễn cho bà con thấy. Mỗi một 

cử chỉ, mỗi một hành động, mỗi lời nói ra, họ đều phô trƣơng cho 

mọi ngƣời thấy, chớ không phải cho chính họ thấy. Những ngƣời 

đó cần phải biết hồi quang phản chiếu, còn nhƣ chờ ngƣời khác 

trông thấy mới niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát  - nếu quả 

có tử tƣởng đó thì phải mau mau sửa đổi lại. 

Phàm  kẻ  tu  hành  mà  chỉ  muốn  ngƣời  khác  trông  thấy  mình  tu, 

chính là bỏ gốc cầu ngọn. Quên cái gốc rễ để chạy theo cái ngọn 

là chuyện không đƣợc. Tu hành là để cho chính mình thấy, trông 

thấy đƣợc mình tức là hồi quang phản chiếu. Nhớ kỹ! Hồi quang 

phản  chiếu,  chớ  không  phải  phóng  quang  ngoại  chiếu.  Nếu 

phóng quang để chiếu ra ngoài, tức là chỉ muốn cho ngƣời khác 

nhận  thấy,  để  họ  bảo  rằng  mình  là  ngƣời  thật  sự  tu.  Phải  biết 

rằng khi đã phóng quang ra ngoài thì chẳng còn gì nữa, bởi hào 

quang  của  mình  chẳng  có  bao  nhiêu,  một  khi  phóng  ra  là  hết. 

Mình  chƣa  tu  hành  đến  độ  viên  mãn,  quang  độ  yếu  ớt,  chờ  khi 

nào tu đến viên mãn, lúc đó phóng quang cũng chƣa muộn. Bây 

giờ đang trong giai đoạn tu hành, không nên phóng quang. 

18 

Việc tu hành cũng giống nhƣ việc học. Mới đầu học tiểu học, tiếp 

theo là trung học, sau lên đại học, rồi sau nữa mới có bằng tiến 

sĩ.  Tu  hành  cũng  nhƣ  vậy,  cứ  từng  bƣớc  một  mà  tiến  lên  dần 

dần, chớ không thể đi theo lối tắt. Có ngƣời bảo: Thiền tông đề 

xƣớng đốn ngộ, khai ngộ một cách chớp nhoáng. Chúng ta nên 

hiểu  rằng  đốn  ngộ  là  nói  về  lý  -  cái  lý  về  ngộ  ngay  tức  khắc, 

nhƣng về sự thì phải tu tập dần dần. Ðốn ngộ là nói về cá nhân 

đốn ngộ, chớ không phải nói về  thời hạn đốn ngộ, một khi tu là 

ngộ ngay. Trƣớc đây từ vô lƣợng kiếp, ngƣời ta đã tu rồi, đã từng 

gieo trồng hạt giống Bồ-đề rồi, lại nỗ lực canh tác, mỗi ngày một ít 

tích lũy lại, cho tới ngày nào đó công phu mới trổ thành quả chín. 

Không khi nào có trƣờng hợp chẳng tu mà đƣợc khai ngộ. Câu 

nói: "Lý là đốn ngộ, sự là tiệm tu" chính là nghĩa này. 

Tại nơi này chúng ta tham dự thất Quán Âm, chúng ta phải mang 

hết  tinh  thần  trì niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, chớ không  thể  lƣời 

biếng cầu an, kiếm cớ để trễ nải. Nếu nhƣ để cho tâm hồn phóng 

dật, tức là để thời gian qua đi một cách uổng phí, lỡ mất cơ hội 

khai  ngộ,  đáng  tiếc  biết  bao!  Thất  Quán  Âm  này,  xin  quý  vị  hết 

mình dụng công, pháp hội này chính là một cơ hội hiếm có. Mong 

quý  vị  hãy  trân  quý  từng  thời  khắc,  nỗ  lực  dụng  công  trì  niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát, nhất định  sẽ có cảm ứng chẳng thể nghĩ 

bàn. 



Tại Sao Chúng Ta Phải Vào Thất Quán Âm 

Chúng  ta  cần  niệm  danh  hiệu  Phật,  danh  hiệu  Bồ-tát  một  cách 

thƣờng xuyên. Kỳ thực đối với ngƣời tu hành, thì ngày nào cũng 

coi  nhƣ  ở  trong  thất.  Còn  đối  với  chúng  ta,  vì  chƣa  từng  dụng 

19 

công nên mới cần phải định ra một thời gian, để tất cả mọi ngƣời 

tu hội lại, rồi cùng nhau cử hành nhập thất, cái đó gọi là khắc kỳ 

thủ chứng. Trong vòng bảy ngày này, mọi duyên bên ngoài đều 

buông  bỏ,  một  niệm  chẳng  sanh,  chuyên  tâm  nhất  chí,  trì  niệm 

danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát. Niệm danh hiệu của Ngài sẽ có 

thể  lìa  mọi  tà  tri  tà  kiến  đồng  thời  tăng  trƣởng  chánh  tri  chánh 

kiến. Trong lúc niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, thì tâm bình hòa, hơi 

thở  đều  đặn,  tinh  thần  tập  trung.  Không  nên  có  ý  ganh  đua,  có 

tâm cạnh tranh. Ganh đua và cạnh tranh là hành vi của ngƣời thế 

tục. Tu hành là không đua với ngƣời đời, không ganh với ai, mọi 

ngƣời đều cùng nhau dụng công. Ngƣời nào ráng sức dụng công 

cũng vậy, cũng coi nhƣ chính ta dụng công. Có tƣ tƣởng đó thì 

hết  tranh  đua  hơn  kém.  Ngƣời  tu  hành  cũng  không  nên  buông 

lung và sợ vất vả, phải thƣờng xuyên tinh tấn, luôn luôn tinh tấn, 

tinh tấn từng giờ, từng khắc, từng phút, từng giây. Một phút tinh 

tấn  là  một  phút  cảm  ứng;  mƣời  phút  tinh  tấn  là  mƣời  phút  cảm 

ứng. 

Chúng  ta  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  trong  lòng  có  chân  thành 

chăng?  Ngài  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ở  trên  trông  thấy  rất  rõ.  Ai 

niệm Ngài với một lòng chân thành, ngƣời đó sẽ đƣợc Ngài gia 

hộ cho trí huệ sáng suốt, căn lành tăng trƣởng, tội ác tiêu diệt, ba 

chƣớng  diệt  trừ  -  tức  nghiệp  chƣớng,  báo  chƣớng,  phiền  não 

chƣớng, tóm lại hết thảy ác nghiệp đều đƣợc tiêu diệt. Bởi vậy, 

phàm  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  ta  phải  niệm  hết  sức  chân 

thành.  Ai  niệm  chân  thành,  kẻ  đó  đƣợc  lợi  ích;  ai  niệm  không 

chân thành, tuyệt đối không gặp cảm ứng. 

Trong thất Quán Âm, có ngƣời niệm một cách chân thành, nhƣng 

cũng có ngƣời niệm một cách tùy hỷ, mà chƣa phải là thật lòng. 

20 

Thấy  mọi  ngƣời  niệm,  mình  cũng  niệm;  thấy  mọi  ngƣời  chạy, 

mình cũng chạy; thấy mọi ngƣời ngồi, mình cũng ngồi, trƣớc sau 

chân tâm vẫn không nẩy sanh (chân tâm nghĩa là không có vọng 

tƣởng).  Khi  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  không  thấy  tâm  tham, 

cũng không có tâm cầu, tức là có chân tâm. Không tranh, không 

ích kỷ, tự lợi, cái đó cũng thuộc về chân tâm. Dụng công với chân 

tâm,  mọi  nghiệp  chƣớng  đều  đƣợc  tiêu  trừ.  Tâm  không  chân, 

nghiệp chƣớng vẫn bám riết theo. Cho nên, trong thời gian nhập 

thất  Quán  Âm,  hay  nhất  là:  "bớt  một  câu  nói,  thêm  một  tiếng 

niệm."  Có  câu  rằng:  Ðả  đắc  niệm  đầu  tử,  hứa  nhữ  pháp  thân 

hoạt,  nghĩa  là  làm  chết  tạp  niệm  thì  pháp  thân  sẽ  hiển  hiện 

(sống). 

Ngƣời tu hành, vì chuyện dứt sanh tử, vì mục đích cứu độ chúng 

sanh mà dụng công tu tập, chẳng phải vì cầu đƣợc cảm ứng. Có 

câu rằng: Tƣ y y chí, tƣ thực thực chí; nghĩ tới áo thì có áo - áo 

đến - nghĩ tới ăn thì có ăn, nghĩ chuyện gì thì có chuyện đó, đây 

là cảnh giới của chƣ thiên, nhƣng tới lúc phƣớc trời hƣởng hết thì 

lại trở về luân hồi chịu khổ. Ngƣời tu đạo nên hƣớng tới pháp rốt 

ráo là giải thoát, mới mong ra khỏi đƣợc tam giới, mới dứt đƣợc 

phần đoạn sanh tử. 



Niệm Quán Âm Cứu Kẻ Lâm Nạn 

Phật tử Quả-Khiêm (Hằng Nhƣợng) vừa rồi đã kể lại kinh nghiệm 

chạy nạn từ Việt-Nam, gặp đủ mọi cảnh ngộ hiểm nghèo, tóm lại 

là  thập  tử  nhất  sanh.  Chỉ  vì  nữ  Phật  tử  Quả  Khiêm  thành  tâm 

niệm Quán Thế Âm Bồ Tát nên đƣợc Ngài từ bi gia hộ, khiến cho 

mọi sự bình an, thoát khỏi nơi hang hùm và cuối cùng tới đƣợc 

21 

Vạn Phật Thành để tu hành. Những ngƣời chạy nạn từ Việt Nam 

ở  Vạn  Phật  Thành  này  đều  đƣợc  nghe  nói  về  chuyện  này.  Hy 

vọng  họ  cũng  nói  hết  những  điều  bản  thân  họ  đã  gặp,  công  bố 

cho cả thế giới hay. Ngày sau xuất bản thành sách sẽ lấy tên là 

"Nạn Dân Thiệp Hiểm Ký." 

Hiện nay chúng ta ở nƣớc Mỹ, bình an vô sự, chẳng biết thế nào 

là khổ là nạn, cái đó phải là ngƣời đã từng gặp nạn thì mới thể 

hội hết cảnh thống khổ ra sao. Bởi vậy mong rằng quý vị chớ nên 

theo lối "lúc bình thƣờng chẳng chịu đốt hƣơng, khi lâm nạn mới 

ôm chân Phật," lúc ấy chẳng kịp nữa đâu. Chúng ta phải có sẵn 

tinh thần: "chƣa mƣa đã chuẩn bị, chƣa khát đã đào giếng," nghi 

vị vũ nhi trù mâu, vô lâm khát nhi quật tỉnh. Tại nơi đây chúng ta 

niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  chính  là  cầu  nguyện  cho  các  nạn 

nhân  trên  thế  giới,  mong  sao  cho  họ  lìa  khổ  và  an  vui,  thoát  ly 

cảnh  khổ  ách.  Mục  tiêu  nhập  thất  của  chúng  ta  nhằm  việc  cứu 

vớt  các  nạn  nhân,  kéo  họ  ra  khỏi  bể  khổ,  tức  là  quan  thiết  tới 

sanh  mạng  và  sự  an  toàn  của  nhân  loại  vậy.  Sứ  mạng  này  lớn 

lao nhƣ vậy nên chúng ta phải dốc lòng niệm Quán Thế Âm Bồ 

Tát. Càng thành tâm bao nhiêu càng giúp đƣợc nhiều ngƣời bấy 

nhiêu.  Tấm  lòng  trắc  ẩn,  ai  ai  cũng  có.  Lại  nữa,  quan  điểm  của 

Phật-giáo là phải cứu độ khắp chúng sanh, do đó chúng ta phải 

xả thân mạng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Tông  chỉ  của  Vạn  Phật  Thành  vốn  là  cứu  độ  chúng  sanh  trên 

khắp  thế  giới.  Vì  sự  khổ  não  của  chúng  sanh  mà  hàng  ngày 

chúng  ta  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  cầu  Ngài  với  ngàn  mắt 

chiếu soi, ngàn tai nghe vọng, ngàn tay cứu vớt, độ khắp chúng 

sanh. Chúng ta nay, trong thất Quán-Âm, phải tận lực niệm Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát.  Nếu  là  lƣời  biếng,  tức  không  có  lòng  từ  bi,  và 

22 

ngƣời nào nhƣ vậy thì không có tâm đạo đức, sẽ không có công 

đức  và  trong  tƣơng  lai,  quả  vị  thành  tựu  đƣợc  rất  là  hạn  hẹp. 

Chúng ta tu theo pháp đại thừa, phải có tinh thần xả kỷ cứu nhân, 

cầu  hạnh  phúc  cho  chúng  sanh,  cầu  hòa  bình  cho  chúng  sanh; 

chúng  ta  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  chẳng  phải  là  niệm  cho 

chúng ta, mà là niệm cho các nạn nhân, vì cảnh khổ của họ mà 

chúng  ta  niệm.  Với  tông  chỉ  nhƣ  vậy,  thì  công  phu  niệm  của 

chúng ta nhất định sẽ mang lại cảm ứng rất lớn lao. 

Quý vị! Nghe xong câu chuyện của Phật tử Quả Khiêm, mới hay 

rằng Ngài Quán Âm không phải chỉ là tầm thanh cứu khổ, mà còn 

bảo  hộ  cho  chúng  sanh  đƣợc  an  toàn  nữa.  Ngài  chính  là  chỗ 

chúng sanh có thể nƣơng tựa. Trong thời gian dự Quán Âm Thất 

này,  quý  vị  phải  thành  tâm  mà  niệm.  Thêm  một  ngƣời  niệm  là 

thêm một phần kết quả; thêm một phần kết quả là đƣợc thêm một 

địa  phƣơng  hòa  bình,  công  đức  ấy  thật  là  trọng  yếu.  Chúng  ta 

chẳng cầu cho chúng ta, cho lòng tham của chúng ta, mà cầu hòa 

bình,  cầu  an  ninh  cho  toàn  thể  nhân  loại.  Ai  là  Phật  tử  chân 

chánh thì nên hành động nhƣ vậy, nên trang bị tƣ tƣởng nhƣ vậy, 

nhất định sẽ có Phật và chƣ Bồ-tát gia hộ. 



Chuyện Ngƣời Ðá Cầu Pháp 

Hôm  nay  tôi  xin  kể  một  câu  chuyện  có  thực.  Cách  nay  khoảng 

mƣời năm, có một gã hình dung cổ quái, chẳng phải trắng, chẳng 

phải  đen.  Ăn  mặc  thì  lôi  thôi,  quần  áo  lam  lũ,  thân  cao  khoảng 

năm feet, ngƣời khẳng khiu nhƣ que củi, sắc mặt không đổi thay. 

Ngày  đó  gã  tới  cổng  lớn  của  chùa  Kim  Sơn,  rồi  ở  đấy,  gã  ngồi 

tựa lƣng vào tƣờng. Gặp phải lúc trời mƣa lớn, gã vẫn ngồi yên 

23 

bất  động.  Có  ngƣời  bảo  gã  đi  nơi  khác,  gã vẫn nín  thinh  không 

thèm để ý tới. Chừng ba ngày sau, tôi ra cổng chùa coi thử. Gã 

không hề nói chuyện với một ai, vậy mà gã lại bắt chuyện với tôi. 

Tôi hỏi gã họ gì, gã đáp: "Họ Thạch." Tên gì, gã đáp: "Tên Nhân" 

(nguyên văn viết chữ 'nhân' là ngƣời). Lại hỏi ở đâu tới thì đáp: 

"Ở trên núi xuống." Khi hỏi đến để làm gì thì đáp rằng: "Ðến để 

cầu pháp." Tôi mới bảo: "Ở đây chúng tôi chẳng có pháp nào để 

cầu cả, anh đến nhƣ vậy sẽ thất vọng." Gã trả lời: "Tôi chẳng bị 

thất vọng đâu." 

Hỏi  han  nhƣ  vậy  xong,  gã  theo  tôi  vào  chùa  Kim-Sơn,  rồi  cùng 

theo  đại  chúng,  khi  ngồi  thiền,  khi  ngủ  nghỉ,  nhƣng  tuyệt  đối  gã 

không ăn, không uống, không cả việc tiểu tiện hay đại tiện, thật là 

một gã kỳ quái. Ngày ngày gã ngồi yên tọa thiền, không nói năng, 

không  cử  động,  trông gã  tựa  hồ  nhƣ  kẻ  bị  ngộ  độc,  cũng  giống 

nhƣ kẻ đến để ngồi rỡn chơi. Gã dấu trong mình một khúc than 

củi, hỏi đến thì gã nói dùng khúc than đó để giữ hơi ấm. Gã ở tại 

chùa trong mấy hôm, hoạt động chung với đại chúng. Mọi ngƣời 

ở thiền đƣờng dụng công, gã cũng dụng công, khi tất cả lên lầu 

ngủ,  gã  cũng  lên  lầu  ngủ.  Mọi  ngƣời  sợ gã  ăn  cắp  đồ  đạc,  nên 

cho ngƣời bố trí canh gác gã, và trong lúc gã ngủ trong nhà thì 

ngƣời gác cũng nghỉ ở ngoài cửa, phòng khi gã mở cửa đi ra thì 

ngƣời gác có thể phát giác ngay đƣợc. 

Bỗng một hôm,  không ai thấy  gã "ngƣời đá" đâu cả. Ngƣời gác 

rất lấy làm lạ, không biết gã dùng cách gì mà đi khỏi chùa, không 

ai  hay  biết.  Câu  chuyện  này  chúng  ta  phải  giảng  ra  sao  đây? 

Ngƣời đá còn biết tới Kim Sơn Thánh Tự để cầu pháp, huống chi 

chúng  ta,  vốn  là  vạn  vật  chi  linh  mà  không  cố  gắng  học  pháp, 

chẳng là đáng tiếc hay sao? 

24 

Di Cƣ Ðến Thế Giới Cực Lạc 

Tại  Trung  Hoa,  ngƣời  ta  thƣờng  nghe  nói  câu:  "Nhà  nhà  Quán 

Thế Âm, nhà nhà Di đà Phật" (gia gia Quán Thế Âm, hộ hộ Di đà 

Phật). Ngài Quán Thế Âm thật là đặc biệt có duyên với chúng ta, 

Ngài  sẵn  sàng  rƣớc  chúng  ta  về  cƣ  ngụ  vĩnh  viễn  nơi  đất  Cực 

Lạc, chẳng phải qua một thủ tục di dân nào. Chỉ cần chúng ta tỏ 

ra chân thành,  một niệm thỉnh cầu, là có thể tới đƣợc, tuyệt đối 

không có gì là phiền phức. Chỉ khi nào không có bằng chứng về 

"một niệm chân tâm" thì chúng ta không thể tới thế giới Cực Lạc. 

Làm  thế  nào  để  có  bằng  chứng  về  "một  niệm  chân  tâm?"  Thật 

quá  dễ  dàng,  đơn  giản  vô  cùng!  Chúng  ta  chỉ  cần  chân  thành 

mang  hết  tâm  ý  ra niệm:  "Nam  mô  A-di-đà  Phật," hay  "Nam-mô 

Quán Thế Âm Bồ-tát" hay "Nam-mô Ðại Thế Chí Bồ-tát" là đủ, bởi 

vì Phật A-di-đà là giáo chủ của thế giới Cực Lạc, còn Bồ-tát Quán 

Thế Âm và Bồ-tát Ðại Thế Chí là những vị phụ tá đứng hai bên. 

Quý vị đó đƣợc gọi là Tây phƣơng Tam Thánh. Bất cứ chúng ta 

niệm danh hiệu của vị nào, niệm sao cho đến nhất tâm bất loạn, 

nhất trần bất nhiễm, thì  ắt đƣợc  đái nghiệp vãng  sanh, nghĩa là 

sanh về nƣớc Cực Lạc dầu ta còn mang nghiệp, từ trong hoa nở 

ra thấy Phật hay thấy các vị Bồ-tát. 

Nếu chẳng muốn di cƣ đến thế  giới Cực Lạc, thì khỏi cần niệm 

danh  hiệu  Tam  Thánh,  nhƣng  còn  muốn  về  Cực  Lạc  thì  phải 

niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ-tát, khi còn sống sẽ đƣợc miễn 

ba tai bẩy nạn, khi chết thì đƣợc vãng sanh cõi Tịnh-độ, nhất cử 

lƣỡng tiện, còn gì hay cho bằng. 

Chúng ta niệm Quán Thế Âm Bồ-tát, niệm làm sao cho chúng ta 

cùng Ngài là một, tách nửa cũng chẳng rời ra, nhƣ vậy tới lúc lâm 

25 

chung,  dầu  không  muốn  cũng  phải  sanh  về  Cực  Lạc.  Tại  sao 

vậy?  Bởi  vì  một  khi  gốc  rễ  đã  vững  chắc,  thì  tƣơng  lai  ắt  phải 

sanh cành sanh lá, nở hoa và kết trái vậy. 



Vạn Phật Thánh Thành Tẩy Rửa Thân Tâm 

Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát tại đạo tràng thì rất dễ có cảm ứng. 

Niệm với một lòng kiền thành, niệm mà không loạn tƣởng, niệm 

đến  trình độ  niệm  Phật  tam  muội  thì  gió  thổi  chẳng  lọt,  mƣa  rơi 

chẳng thấu, mọi nguyện vọng sẽ đƣợc mãn túc. Khi niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát, ta phải hết lòng cung kính, phải chú tâm không 

có  vọng  tƣởng,  nhất  định  sẽ  có  cảm  ứng.  Bất  kể  chúng  ta  có 

vọng tƣởng gì, Ngài Quán Thế Âm cũng biết. Chúng sanh có các 

loại  tâm  nào,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đều  biết  hết,  đều  thấy  hết. 

Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát với lòng chí thành hết mực ắt có cảm 

ứng. Không thành tâm sẽ không có cảm ứng. 

Những ngƣời ở Vạn Phật Thành, ai nấy đều phải thanh tịnh thân 

tâm,  không  cho  sanh  khởi  tâm  vô  minh,  tâm  phiền  não,  không 

đƣợc tức giận, lúc nào cũng phải giữ một thái độ hòa nhã, hƣớng 

tới lòng từ bi, không đối xử thô lỗ với bất cứ ai, không xen vào bất 

cứ một chuyện gì. Giữ đƣợc nhƣ vậy mới là thực lòng niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát và thực lòng thờ lạy Ngài. 

Những  ai  đến  Vạn  Phật  Thành,  lạy  Phật,  không  thể  sanh  tâm 

phiền  não.  Nếu  có  phiền  não  thì  chẳng  những  cầu  chẳng  đƣợc 

phƣớc, mà còn thêm khổ não. Dầu trong bất cứ trạng huống nào, 

cũng phải tập nhẫn nhục ba-la-mật. Vạn Phật Thành là đạo tràng 

để tẩy rửa thân  tâm. Khi có phiền não,  đến Vạn  Phật Thành thì 

thân  tâm  liền  đƣợc  thanh  tịnh.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì  đƣợc  Ngài 

26 

Quán Âm gia hộ, khiến cho mọi phiền não của chúng ta đều nhất 

loạt tan biến. 

Ai đến Vạn Phật Thành phải học tập theo tinh thần từ bi hỷ xả của 

Quán Thế Âm Bồ Tát, phải trang bị tƣ tƣởng xả kỷ lợi nhân, cho 

lòng rộng mở, bao dung mọi sự dù bất nhƣ ý. Có duyên mới gặp 

gỡ nhau, hà tất cãi vã với nhau, chẳng có gì là hay ho cả! Ai nhƣ 

vậy thì cố mà sửa đổi, ai không thì hãy cố gắng! 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  nơi  tẩy  rửa  tập  khí  của  chúng  sanh. 

Ðến đây rồi, vị nào hút thuốc sẽ không hút thuốc, ai uống rƣợu sẽ 

không uống rƣợu, ai đánh bạc sẽ không đánh bạc, ma túy cũng 

không, các đồ độc hại đều nhất loạt bỏ lại. Chẳng phải chỉ tại Vạn 

Phật Thành mới có đƣợc nhƣ vậy, mà đi tới đâu cũng sẽ giữ giới, 

cái đó là do tới Vạn Phật Thành, thân tâm đƣợc tẩy rửa tinh khiết, 

thân  đƣợc  khang  kiện,  tâm  đƣợc  khang  kiện,  con  ngƣời  hoàn 

toàn đổi mới. Khi các tập khí phiền não tiêu trừ , lúc đó mới thực 

là niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, mới thực không uổng tâm nguyện 

nhập thất Quán Âm. 

Mọi ngƣời đều không sanh phiền não, là có đƣợc vật báu. Có câu 

nói nhƣ sau : 

Chẳng sanh phiền não, chẳng tâm nghi, 

Chỉ lo việc ta chẳng việc ngƣời, 

Nhẫn điều không phải, bớt tranh cãi, 

An nhiên thanh tịnh trí huệ sanh, 

Minh tâm chuyện khó không trở ngại, 

Kiến tánh còn đâu gặp ƣu sầu, 

27 

Ƣu tƣ oán hận tâm mờ tối, 

Phật quang chẳng phải chẳng chiếu khắp. 

Nếu theo đƣợc nhƣ mấy câu trên, nhất định sẽ đặc biệt có cảm 

ứng. 



Càng Niệm Quán Âm Càng Bớt Vọng Tƣởng 

Niệm thánh hiệu của ngài Quán Thế Âm Bồ Tát có tác dụng tẩy 

rửa rác rƣởi trong tâm của chúng ta. Niệm một câu là bớt đi một 

vọng tƣởng, niệm hai câu sẽ bớt đi hai vọng tƣởng. Niệm tới vạn 

lần Quán Thế Âm Bồ Tát tức là cả vạn vọng tƣởng đƣợc tẩy rửa. 

Có  ngƣời  bảo:  "Pháp  sƣ  nói  không  đúng  rồi!  Ðệ  tử  vừa  niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát lại vừa thấy có vọng tƣởng, số vọng tƣởng 

nổi lên còn nhiều hơn số niệm thánh hiệu nữa." Nói nhƣ vậy thì 

quả  là  bản  lãnh  quá  cao  cƣờng,  không  thể  nghĩ  bàn!  Một  đàng 

niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  một  đàng  nổi  lên  vọng  tƣởng!  Kỳ 

thực ngƣời nào nói đó chẳng hề niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, đây 

chỉ là trạng thái tâm bất tại, nhìn mà chẳng thấy, lắng mà chẳng 

nghe. Tuy rằng anh ta có theo mọi ngƣời niệm Quán Âm, nhƣng 

chính  anh  chẳng  hề  chú  ý  tới  Ngài.  Bởi  anh  ta  không  chú  ý  tới 

Ngài nên vọng tƣởng của anh mới sanh ra. Vọng tƣởng đến rồi, 

thì  miệng  niệm  mà  tâm  thì  tạp  loạn.  Trong  lúc  có  vọng  tƣởng, 

miệng  cũng  quên  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Quên  niệm  Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát,  vọng  niệm  lại  nổi  lên.  Cái  đó  chính  là  thiếu 

nghiêm  túc,  không  thực  lòng.  Anh  ta  đến  đây,  chẳng  phải  là  để 

niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  mà  chỉ  là  a-dua  theo  mọi  ngƣời,  do 

đó,  niệm  không  đúng  cách,  thanh  âm  không  mạnh  mẽ,  khí  lực 

không đầy đủ. 

28 

Trong lúc niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, mắt nhìn Quán Thế Âm Bồ-

tát,  tâm  tƣởng  hƣớng  về  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  nhận  ra  Quán 

Thế Âm Bồ Tát trƣớc mắt mình, ngàn mắt chiếu soi mình, ngàn 

tay nâng đỡ mình. Âm thanh do chính mình niệm cũng do tai của 

mình nghe một cách rõ ràng. Rồi thanh âm do chúng ta niệm bèn 

rót  thẳng  vào  tâm,  ta  lại  đón  nhận  âm  thanh  đó  nhƣ  đón  nhận 

chính Bồ-tát tới ngự trị trong tâm của ta. Trong tâm đã có Quán 

Thế Âm Bồ Tát rồi thì còn đâu vọng tƣởng nữa. Niệm Quán Thế 

Âm Bồ Tát chính là liều thuốc mầu nhiệm để trị bệnh vọng tƣởng, 

cho tới khi tâm đƣợc thanh tịnh thì lúc đó có sự tự tại. 



Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát Với Ðủ Sáu Căn 

Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng phải chỉ riêng miệng niệm cho 

rõ  ràng,  mà  trong  tâm  cũng  phải  ghi  nhận  cho  thật  rõ  ràng.  Cả 

mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, ý, đủ sáu căn, tất cả đều cùng niệm. Mắt 

niệm, tai niệm, mũi niệm, lƣỡi niệm, thân thể niệm, ý thức cũng 

niệm, tóm lại mọi căn cùng một lúc niệm Quán  Thế Âm Bồ Tát. 

Cái đó gọi là thâu nhiếp sáu căn, một cửa thâm nhập. 

Tại chƣơng Ðại Thế Chí Viên Thông, kinh có nói: "Nhiếp cả sáu 

căn, tịnh niệm tƣơng tục, chứng Tam-ma-địa, ấy là đệ nhất." Ðại 

ý câu này có thể giải thích nhƣ sau: nói nhiếp cả sáu căn tức là 

bảo chúng ta gom sáu căn đó lại, không cho chúng tán loạn, bảo 

chúng phải nghe lời và phụng hành nghiêm chỉnh; phải làm sao 

khiến cho sáu tên giặc - tức sáu căn - biến thành sáu vị hộ pháp. 

Nhiếp sáu căn tức là ra lệnh cho chúng phải giữ phép tắc, không 

để chúng tác quái; huấn luyện chúng đến chỗ thuần thục, ngoan 

ngoãn  nghe  lời.  Không  chuyên  tâm  niệm  Quán  Thế Âm  Bồ  Tát, 

29 

cái  đó  là  bởi  lý  do  gì?  Chính  là  bởi  không  thâu  nhiếp  lục  căn, 

khống chế ngự sáu tên giặc là mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân và ý. Vì đó 

mà  chúng  mặc  sức  tung  hoành,  làm  mƣa  làm  gió,  dẫn  tới  tình 

trạng vọng tƣởng lăng xăng, không an phận thủ thƣờng, tới đâu 

cũng gặp điều rắc rối. 

Nếu  nhƣ  sáu  căn  đều  đƣợc  thâu  nhiếp,  thì  lúc  đó  tịnh  niệm  nối 

tiếp với nhau. Các niệm thanh tịnh cũng giống nhƣ làn sóng trên 

mặt nƣớc, cái này nối tiếp cái kia không dứt. Niệm Quán Thế Âm 

Bồ  Tát  với  tâm  thanh  tịnh  thì  cũng  nhƣ  vậy.  Niệm  niệm  không 

gián đoạn, niệm niệm không ngƣng nghỉ, niệm tới một lúc nào đó 

liền  chứng  đƣợc  tam-ma-địa.  Tam-ma-địa  dịch  nghĩa  là  chánh 

định,  chánh  thọ,  đó  là  pháp  môn  viên  thông  đệ  nhất.  Tới  đƣợc 

cảnh  giới  này  thì  cả  sáu  căn  cùng  một  lúc  niệm  thánh  hiệu  của 

Ngài Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Có  vào  đƣợc  cảnh  giới  tam-ma-địa  chúng  ta  mới  có  thể  chứng 

đƣợc  pháp  "Niệm  Quán  Âm  tam-muội,"  và  mới  có  thể  gọi  là 

ngƣời đã vào thất Quán Âm. Chƣa chứng pháp này thì chƣa có 

thể  coi  nhƣ  đã  vào  thất  Quán  Âm.  Tỷ  nhƣ  trong  cảnh  giới  tam-

ma-địa,  một  mạch  bắt  đầu  từ  sáng  sớm  cho  đến  tối  mới  đƣợc 

nghỉ  ngơi.  Trong  khoảng  đó,  miệng  chỉ  biết  niệm  Quán  Âm  mà 

không  còn  biết  gì  khác  nữa,  mọi  ý  niệm  thời  gian  không  còn, 

chẳng biết đâu là quá khứ, hay hiện tại, hay vị lai, cả ba đều coi 

nhƣ không cả, đó chính là cảnh giới tam-ma-địa. 

Ðạt  đƣợc  cảnh  giới  này  thì  niệm  Quán  Âm  là  niệm  trong  trạng 

thái tinh thần tập trung, quên mọi phiền não. Ta chƣa ăn cơm hay 

đã ăn rồi, cũng không còn nhớ nữa. Tại sao? Bởi vì chúng ta dốc 

lòng niệm Quán Âm mà. Quần áo mặc vào hay không mặc vào? 

Cũng chẳng nhớ. Tại sao? Bởi chúng ta chuyên tâm niệm Quán 

30 

Âm mà. Ðã đƣợc ngủ nghỉ chƣa? Cũng không biết. Tại sao? Bởi 

chúng  ta  chuyên  tâm  niệm  Quán  Âm  mà.  Nếu  thực  tình  ba  thứ 

ăn, mặc, ngủ nghỉ mà cũng quên, đó chính là cảnh giới tam muội. 

Trong tâm không có vô minh, không có phiền não, không có vọng 

tƣởng. Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, niệm thật rõ ràng, hoan hoan 

hỷ hỷ, không còn gì an nhiên tự tại hơn, sảng khoái hơn. Có bệnh 

chăng?  Bệnh  cũng  hết.  Ðau  chăng?  Cũng  hết  đau.  Không  ăn 

cũng  không  đói,  không  ngủ  cũng  không  buồn  ngủ,  đó  chính  là 

cảnh giới của ngƣời niệm Quán Âm tam-muội. 



Tự Xét Sai Lầm Của Mình 

Nhƣ  bảo  rằng:  "Tôi  có  thể  nghe  đƣợc  tiếng  nói  ở  không  trung," 

đây tức là cảnh giới ma, không phải là cảnh giới của ngƣời vào 

định. Ngƣời tu đạo không thể nói nhƣ vậy mà phải theo đƣợc các 

câu sau :  

Tự tánh chúng sanh thệ nguyện độ. 

Tự tánh phiền não thệ nguyện đoạn. 

Tự tánh pháp môn thệ nguyện học. 

Tự tánh Phật đạo thệ nguyện thành. 

Ngƣời tu học phải luôn luôn quay lại chiếu soi mình, chớ không 

phải hƣớng ra ngoài tìm cầu, bởi ở bên ngoài không có cái gì để 

kiếm  đƣợc.  Ngay  trong  tự  tánh  của  mình,  mọi  thứ  đều  có  sẵn, 

đều hoàn bị. Chúng ta hãy tự hỏi mình có tu hay không tu? Có hạ 

công phu không? Ðừng hỏi gì khác, chỉ hỏi ta có tham không? Có 

31 

tham, tức là không tu hành. Không tham, tức là có tu hành. Cái 

đó mới là quan trọng nhất. 

Lại  tự  hỏi  mình,  có  tâm  sân  không?  Bỗng  dƣng  ngƣời  ta  đánh 

mình, mình có nổi nóng không? Nếu quý vị nổi nóng tức là quý vị 

chƣa có công phu. Nếu quý vị thực không nổi nóng, quý vị cũng 

không nên tự cho là mình hết chấp ngã, cái đó chỉ là giảm phần 

nào tâm chấp ngã đó thôi. Chúng ta phải theo cho đƣợc các câu 

sau:  "Ðánh ta,  coi  nhƣ  không  thấy;  mắng  ta,  lấy  lẽ  đối  xử"  -  Ðả 

ngã, một khán kiến; mạ ngã, bả lý phục  - Hy vọng quý vị ở đây 

theo đó dụng công phu. 

Nếu  nổi  nóng,  tức  chƣa  có  tu  hành,  chƣa  buông  xả.  Buông  xả 

đƣợc  thì  ai  là  ngƣời  phiền  não?  Ai  là  kẻ  trêu  chọc?  Nếu  không 

phiền não, cũng sẽ không nổi nóng, đây là bổn phận của ngƣời 

tu.  Cũng  không  thể  nói  là  ta  tu  hay,  cái  đó  chỉ  là  tiến  đƣợc  một 

bƣớc.  Không  thể  có  lòng  cống  cao  ngã  mạn,  tự  coi  mình  giỏi. 

Nhƣ  nói:  "Này!  Các  ngƣời  đến  đây  coi  chúng  tôi  tu,  số  một  thế 

giới đấy!" Ðấy chính là đại ngã mạn! Ðại ma vƣơng! Ngàn vạn lần 

quý vị không nên có những ý nghĩ nhƣ vậy, bởi nói cách đó chính 

là tà tri tà kiến. 

Soi  lại  chính  mình,  thử  xét  mình  có  ngu  si  không?  Có  điều  gì 

không  đƣợc  hiểu  rõ,  còn  bị  chƣớng  ngại?  Một  điều  thông,  mọi 

thứ  đều  thông,  và  đây  cũng  chỉ  là  bƣớc  đầu  của  việc  tu  tập. 

Không thể nói rằng ta biết đã đủ rồi, tất cả đều viên mãn, nói nhƣ 

vậy là tính cuồng mạn. Có câu nói: "Chân không vô nhân ngã, đại 

đạo vô hình tƣớng." Ðã là chân không thì cái gì là ngƣời? Cái gì 

là ta? Làm sao còn vọng tƣởng? Nhƣ chứng đƣợc tam-ma-địa thì 

tự  nhiên  nƣớc  cam-lồ  hiện  tiền,  đâu  cần  phải  chạy  đi  đâu  tìm 

kiếm, tất cả đã ở trong tự tánh rồi. 

32 

Ngƣời tu đạo không thể mang bộ mặt giả dối, mang cái nhãn hiệu 

tu mà sự thực chẳng tu, cái đó ngƣời ta nói là: "Treo đầu dê, bán 

thịt chó," làm những việc không đúng pháp làm sao chứng đƣợc 

tam-ma-địa!  Kẻ  tu  hành  chân  chánh  mà  chuyên  tâm  niệm  Quán 

Âm thì sẽ chứng tam-muội. Cảnh giới tam-muội thì gặp trời lạnh 

không  cảm  thấy  lạnh,  trời  nóng  không  thấy  nóng,  thiếu  nƣớc 

không  biết  khát,  thiếu  ăn  không  thấy  đói,  diệu  dụng  nhƣ  vậy, 

nhiệm mầu không thể nói hết. 

Ngƣời  tu  đạo  phải  thực  lòng  mà  tu  hành,  cốt  lấy  cái  thực  chớ 

không tham cái danh giả. Tu hành là nói tới cái công phu thực sự, 

đem ra mà khảo nghiệm. Không thể tự mình đánh trống thổi kèn, 

rêu rao rằng ta là ngƣời đạo hạnh. Giả hay thực, nhìn qua là biết. 

Ngƣời tu không thể dối ngƣời khác, dối ngƣời là tội đọa địa ngục. 

Lại cũng không thể tu đƣợc chút ít mà đã tự coi là đầy đủ, giống 

nhƣ cái bánh vẽ không thể làm cho no bụng đƣợc. Tuy có câu nói 

rằng "thấy trái mơ thì hết khát nƣớc," nhƣng cảm giác này chỉ là 

tạm thời, chớ không làm cho hết khát thực sự. Phải noi theo cho 

đúng phép tắc thì mới là con đƣờng chánh để tu hành. 



Niệm Quán Âm Khi Khẩn Cấp 

Hôm nay tôi xin truyền cho quý vị một yếu quyết. Ðó là yếu quyết 

để áp dụng trong giờ phút thật khẩn cấp. Gặp những trƣờng hợp 

đó  chúng  ta  phải  giữ  bình  tĩnh,  đừng  hốt  hoảng,  chuyện  sống 

chết hãy tạm gác một bên, một lòng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát 

thì chắc chắn sự hiểm nguy sẽ hóa thành tốt lành, thoát khỏi ách 

nạn. 

33 

Trong giây phút khẩn trƣơng, chúng ta hãy nghĩ rằng: "Ðàng nào 

cũng  chết,  vậy  trƣớc  khi  chết  ta  hãy  dốc  lòng  niệm  Ngài  Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát,  biết  đâu  đó  là  niềm  hy  vọng."  Hành  động  nhƣ 

thế, tức là từ hiểm nguy mà gặp may mắn. 

Khi đi máy bay, gặp lúc trên không máy bay gặp nạn, sắp bị rớt. 

Ngay  lúc  đó  chúng  ta  hãy  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Vì  rằng 

Ngài Quán Thế Âm là một vị Bồ-tát chuyên cứu khổ cứu nạn, một 

vị Bồ-tát có cầu có ứng, nếu chẳng niệm danh hiệu Ngài, thì sanh 

mạng  của  chúng  ta  vô  cùng  nguy  hiểm,  không  còn  hy  vọng  gì 

nữa. Lúc đó chúng ta đem hết lòng thành niệm, cảm ứng tới đức 

từ  bi  của  Ngài,  thì  toàn  thể  sanh  mạng  trên  máy  bay  đƣợc  cứu 

vớt.  Vào  thất  Quán  Âm  chúng  ta  cũng  phải  khởi  lên  những  ý 

tƣởng nhƣ vậy để hạ công phu niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Chúng ta lại tƣởng tƣợng khi đi xe lửa, và giả thử ngay khi biết xe 

lửa trật đƣờng rầy, tức là trong khoảng thời gian đƣờng tơ kẽ tóc 

đó,  nếu  chúng  ta  không  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  toàn  thể 

hành khách trên chuyến xe đó đều gặp nạn tử vong. Niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát có nghĩa là phát ra lời kêu cứu, Bồ-tát nghe đƣợc 

tiếng kêu thì dầu có cách xa cả vạn ngàn sông núi, Ngài cũng tới 

ngay, tiếp cứu chúng ta ra khỏi khổ nạn, linh nghiệm vô cùng. 

Lại tƣởng tƣợng chúng ta đi tàu trên biển, chẳng may gặp cảnh 

tàu  sắp  đắm,  cái  nguy  cơ  gửi  thân  trong  bụng  cá.  Trong  phút 

nguy cấp ta niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, tới phút chót cũng niệm, 

tới  giây  chót  cũng  niệm.  Nếu  đƣợc  nhƣ  vậy,  nhất  định  là  hung 

hóa cát. 

Lại giả thử ta ngồi trên xe hơi đang chạy nhanh trên đƣờng, hốt 

nhiên xe không thể làm chủ đƣợc nữa, bay qua lề đƣờng bên bờ 

34 

vực sâu, vách dựng thẳng đứng. Xe hơi mà rớt xuống đáy vực thì 

là  hết  đời,  xƣơng  tan  thịt  nát.  Ngay  lúc  đó  nếu  niệm  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát, với tất cả lòng thành khẩn, xe  hơi sẽ đáp xuống an 

toàn, kinh hoàng nhƣng không nguy hiểm. Ðây chính là sự cảm 

ứng của pháp niệm Quán Âm. 

Trong giờ phút khẩn cấp hiểm nghèo, niệm đƣợc một câu Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  bằng  cả  trăm  vạn  câu  niệm  trong  lúc  bình 

thƣờng.  Tại  sao  vậy?  Bởi  trong  lúc  không  có  gì  nguy  hiểm,  lời 

mình niệm chƣa đủ tha thiết, lòng mình chƣa đủ thành khẩn. Cho 

nên, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, ta phải hết lòng kiền thành, hết 

lòng chân thực, thì cảm ứng đó mới thật là không thể nghĩ bàn. 

Vừa rồi tôi có nói với Quả Khiêm rằng: "Ngày nay ở tại Vạn Phật 

Thành  này  con  có  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thì  hãy  tƣởng 

tƣợng nhƣ khi ở trên thuyền mà thành tâm khẩn niệm, tất sẽ có 

cảm ứng. Hồi đó, trong lúc sóng to gió lớn, nguy hiểm vạn phần 

nhƣ vậy, nếu không niệm  Quán  Thế Âm Bồ Tát, thì đâu còn hy 

vọng có ngày nay. Có niệm Quán Âm mới có phần hy vọng, hoặc 

giả đƣợc cứu vớt, cho nên đã hết lòng khẩn niệm thì cuối cùng tai 

nạn  sẽ  vƣợt  qua,  gió  im  sóng  lặng,  đến  đƣợc  bến  bờ.  Bây  giờ 

con  niệm  Quán  Âm  còn  để  thì  giờ  để  nghỉ  ngơi,  ấy  là  vì  nay 

không còn ở trong cảnh ngộ nguy hiểm nhƣ trƣớc." Sự thực thì:  

Một ngày qua đi, mạng cũng giảm dần, 

Nhƣ cá thiếu nƣớc, có gì mà vui! 

Ðại chúng! 

Phải lo tinh tấn, cứu lấy cho mình. 

Nghĩ tới vô thƣờng, chớ đừng phóng dật!" 

35 

Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, tùy nơi tùy lúc mà niệm, nói một cách 

khác,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  đều  niệm  đƣợc  cả.  Miệng  niệm  hay 

tâm niệm, công đức cũng ngang nhau, đừng khởi tâm phân biệt, 

lúc  nào  cũng  tùy  duyên.  Phải  nhớ rằng chờ tới  lúc  mạng  chung 

mới niệm thì đã quá muộn, không còn cơ hội nữa. Vì vậy mới có 

câu: "Nghĩ tới vô thƣờng, chớ đừng phóng dật." 



Ðạt Tới Cảnh Giới Bất Ðộng Tâm 

Ngƣời học Phật pháp, phải biết Phật pháp, phải tu trì Phật pháp. 

Cũng  có  thể  nói  là  ăn  bằng  Phật  pháp,  mặc  áo  Phật  pháp,  ngủ 

trong Phật pháp, đi, đứng,  nằm,  ngồi thảy đều trong Phật pháp. 

Ngƣời biết Phật pháp, luôn luôn vị tha, để lợi ích của mọi ngƣời ở 

phía trƣớc, tuyệt đối không nghĩ cho quyền lợi của mình. Nói tóm 

lại, phải đả phá bệnh "chấp ngã." Chỉ biết ngƣời, không biết mình, 

tới đƣợc trình độ ấy mới gọi là ngƣời biết Phật pháp. 

Ngƣời  tu  trì  Phật  pháp  thì  bất  cứ  ở  trong  hoàn  cảnh  nào  cũng 

không  bao  giờ  động  tâm.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì  nếu  công  phu  tu 

hành tới mức thì ắt có đạo lực, và từ đó biết phân định cảnh giới 

nào là chân thực, cảnh giới nào là hƣ dối. Chẳng kể trƣớc mắt là 

cảnh giới nào, chân thực cũng tốt, hƣ dối cũng tốt, chẳng có gì 

làm  cho  tâm  động.  Cho  nên  chúng  ta  thấy  trong  nhà  Thiền 

thƣờng  có  câu  nói:  "Phật  đến  chém  Phật,  ma  đến  chém  ma,"  ý 

nghĩa là không chấp trƣớc bất cứ thứ gì. Không chấp trƣớc là giải 

thoát, giải thoát là tự tại. Học Phật là cầu giải thoát, cầu tự tại, tức 

là không còn bị ngũ dục trói buộc, vậy mới ra khỏi đƣợc tam giới, 

đến đƣợc cõi tịnh độ Thƣờng Tịch Quang, gần gũi chƣ Phật và 

các vị Bồ-tát. 

36 

Thế  nào  là  cảnh  giới  thực?  Khi  nào  trong  tâm  không  khởi  lên 

động niệm thì mọi cảnh giới trƣớc mắt đều là chân thực. Một khi 

tâm  ngu  si  vọng  động,  tâm  tƣởng  thấy  cái  này  cái  kia,  thì  cảnh 

giới lúc ấy phần nhiều là hƣ dối. Cảnh giới của Ðại Viên Kính Trí 

là thực, nhƣng cảnh giới hiện lên trong tâm thức phân biệt là giả, 

cho nên có câu rằng: "Có tâm tức thị vọng tƣởng, vô tâm tức thị 

cảm ứng." Ai học Phật pháp phải cố ghi nhớ! Tất cả mọi cảnh giới 

đến với chúng ta, ta phải có con mắt trạch pháp (chọn lựa pháp). 

Ta  nhận  thức  cảnh  giới  mà  không  chấp  vào  nó.  Bất  luận  đó  là 

thực  hay  giả,  ta  đều  không  chấp  trƣớc.  Nếu  chấp  thì  cảnh  giới 

chân  cũng  thành  ra  giả,  nếu  chẳng  chấp  thì  giả  sẽ  biến  thành 

chân. Nghĩa lý nhƣ thế nào? Lấy nƣớc và băng chẳng hạn, băng 

vốn từ nƣớc, nhƣng nƣớc chẳng phải băng, tính chất vật lý của 

nƣớc là nhƣ thế, ai cũng biết. Nhƣ trong câu: "Phiền não tức Bồ-

đề,  Bồ-đề  chẳng  phải  phiền  não,"  thì  phiền  não  có  thể  dụ  cho 

băng, Bồ-đề là nƣớc, còn vô minh là độ lạnh. Vì vô minh, nƣớc 

kết  băng;  không  vô  minh,  băng  hóa  ra  nƣớc.  Khi  là  băng  thì  ở 

trong tam giới, chịu vòng sanh tử; khi là nƣớc thì ra khỏi tam giới 

chẳng sanh tử. 

Xin quý vị chú ý, quý vị phải dụng công ngay chỗ này. Lục Tổ đã 

từng nói: "Chẳng nghĩ thiện, chẳng nghĩ ác, ngay lúc đó, cái gì là 

bổn lai diện mục của thƣợng-tọa Minh." Nghĩa lý nhƣ vậy đó. Nếu 

nhƣ chẳng nghĩ thiện chẳng nghĩ ác, tức là không có niệm nào; 

vô niệm, vô trụ, nhất thiết không, chẳng có cái gì hết. Tới lúc đó 

sẽ thấy đƣợc bổn lai diện mục của mình, tức gốc gác của mình 

vậy. 



37 

Phải Cứu Vãn Nguy Cơ của Thế Giới 

Bây giờ chúng ta hãy nghiên cứu một vấn đề lớn, nhƣng vấn đề 

gì cũng không ngoài phạm vi bốn chữ "thiện ác nhân quả." Thiện 

sẽ  thắng,  ác  sẽ  bại,  đó  là  luật  nhân  quả.  Ngƣời  ta  thƣờng  nói: 

"Trồng  dƣa  đƣợc  dƣa,  trồng  đậu  đƣợc  đậu."  Cũng  vì  lẽ  đó  mà 

thế giới của chúng ta mới không bị hủy diệt. Nếu quả có lý ngƣợc 

lại, nghĩa là thiện thì bại, ác thì thắng, thì chẳng còn thiên lý nữa, 

mà  không  còn  thiên  lý,  thì  thế  giới  đã  bị  hủy  diệt,  tức  là  đã  có 

ngày tận thế. 

Làm sao để thế giới không bị hủy diệt? Phải cải thiện nhân tâm. 

Lòng ngƣời hƣớng thiện thì ánh sáng sẽ chiếu khắp thế giới. Ánh 

sáng là trí huệ, mà ngƣời có trí huệ, là ngƣời có tâm chánh, mọi 

điều họ tạo tác, họ hành động đều chánh đại quang minh, không 

có  tƣ  tâm  vị  kỷ.  Tâm  tƣởng đều  nhất  loạt  hƣớng  tới  hạnh  phúc 

của nhân loại, không hề phân biệt, chủng tộc  này, quốc gia kia, 

thiên hạ đều gom lại một nhà của đại đồng thế giới. Nay thì lòng 

ngƣời  khác  xƣa,  phần  đông  đều  ích  kỷ,  tự  lợi,  chỉ  tranh  đua 

quyền lợi cho riêng mình mà hy sinh hạnh phúc của tập thể, cho 

nên thế giới mỗi ngày một đen tối, mỗi ngày một ngu si, mỗi ngày 

một  thêm  nguy  hiểm.  Ngày  hủy  diệt  nhƣ  đã  gần  kề,  chỉ  trong 

đƣờng tơ kẽ tóc, mà nếu không tìm biện pháp cứu vãn, thì tất cả 

đều  chung  một  số  phận,  chẳng  ai  còn  một  cơ  may  sống  sót. 

Nhƣng  làm  sao  cứu  vãn  đây?  Kinh  có  dạy:  "Các  điều  ác  chẳng 

làm, các điều thiện phụng hành." Ai ai cũng hƣớng thiện, không 

hƣớng  tới  ác,  trên  từ  vị  nguyên  thủ,  dƣới  tới  tận  trăm  họ,  mọi 

ngƣời đều lấy trí huệ làm ánh sáng để xua đuổi ngu si và hắc ám. 

Nếu đƣợc nhƣ vậy thì bộ mặt thế giới sẽ đổi từ âm qua dƣơng, 

và chiến tranh sẽ biến thành hòa bình. 

38 

Nay chúng ta đƣơng sống trong cảnh đêm dài dằng dặc, sống và 

chết trong cảnh mộng say. Bởi đêm dằng dặc mới thấy cần ánh 

sáng; vì tối tăm nên lòng ngƣời ƣu uất sầu muộn. Trong bầu ánh 

sáng, nhân tâm sẽ hoan hỷ. Hắc ám và quang minh chỉ tại lòng 

ngƣời thiện ác. Hủy diệt thế giới là ở nhân tâm, mà sáng tạo thế 

giới cũng ở tại nhân tâm. Chúng ta là ngƣời học pháp Phật, chính 

là trừ bỏ vọng tâm tìm chân tâm, cho nên Phật pháp chính là lá 

bùa cứu vãn thế giới, cái gƣơng quý cải thiện nhân tâm. 

Phàm chuyện đời cái gì có lợi thì ắt có cái tệ hại. Tỷ dụ nhƣ cái 

máy truyền hình, nó có thể cho ta biết chuyện lớn trong nƣớc và 

các diễn biến quốc tế. Một câu ngƣời ta hay nói: "Tú tài bất xuất 

môn, tiện tri thiên hạ sự," tú tài chẳng ra khỏi cửa mà biết hết cả 

chuyện thiên hạ. Ðây là dụng ích tốt của máy truyền hình, nhƣng 

nó cũng có khía cạnh xấu. Con nít coi truyền hình thƣờng bị ảnh 

hƣởng xấu, học lối gian dối, làm những hành vi trái đạo lý, khiến 

mất  hạnh  phúc  trong  gia  đình,  gây  hỗn  loạn  trong  xã  hội,  thành 

những thiếu niên bất hảo, đâu đâu cũng gây chuyện thị phi. Nếu 

nhƣ vậy rồi mai sau những hạng đó ra chấp chánh thì làm sao có 

hòa bình đƣợc? Ðó là một trong cái hại của máy truyền hình. Nhƣ 

chúng  ta  lo  cho  thế  hệ  sau,  lo  cho  tƣơng  lai  thế  giới  thì  nên 

nghiêm  cấm  con  nít  không  cho  xem  truyền  hình,  hoặc  giả  tuyệt 

đối  không  mua  máy  truyền  hình,  đó  chính  là  biện  pháp  rốt  ráo, 

chặn từ gốc của cái họa tạo điều ác. 

Thế giới ngày nay đã đi tới giai đoạn mà sự trong sáng đã bị che 

mờ thành mầu u ám. Vậy phải làm sao? Là một thành phần của 

nhân  loại,  trƣớc  hết  chúng  ta  hãy  đem  bổn  thân  mình  ra  để  cố 

gắng, bài trừ các tập khí của chúng ta, mang hết tâm tham, tâm 

sân,  tâm  si  ra  gạn  lọc,  lấy  bổn  thân  mình  để  ảnh  hƣởng  đến 

39 

ngƣời khác. Tƣ tƣởng cùng hành vi của chính chúng ta phải thật 

là đúng mức thì sau đó mới khuyên nhủ đƣợc mọi ngƣời hƣớng 

thiện, lấy đó làm khuôn mẫu, nếu không thì chỉ là chuyện nói để 

chơi, chẳng ích lợi gì. 

(Kỷ  yếu  ghi:  Ðể  cầu  nguyện  cho  hòa  bình  thế  giới,  hai  pháp  sƣ 

Hằng Thật và Hằng Triều mang bản thân nếu gƣơng hành động, 

ba bƣớc một lạy, khuyên ngƣời hƣớng thiện, diệt trừ ba độc, là 

các tâm tham sân si. Mọi ngƣời nếu không có ba tâm độc ấy, thì 

thế  giới  hòa  bình,  và  có  hòa  bình  thì  nó  sẽ  không  bị  hủy  diệt. 

Ngƣợc lại, nếu có chiến tranh nguyên tử, thế giới tức bị tiêu diệt.) 

Phàm ngƣời chịu gánh vác việc thiên hạ, đều có tƣ tƣởng thƣơng 

xót nhân loại. Nhƣ đức Phật Thích-ca năm xƣa, khi tu đạo Bồ-tát, 

Ngài chịu khổ hạnh nhƣ vậy. Tại sao? Bởi muốn tạo ảnh hƣởng 

trong chúng sanh, khiến chúng sanh y pháp tu hành, mới có thể 

lìa khỏi khổ đƣợc an vui. Tôi thƣờng nói:  "Chịu khổ thì hết khổ, 

hƣởng phƣớc thì tiêu hao phƣớc." 



Truy Ðiệu Ông Sadat 

Khi có tin tức về ông Sadat, tổng thống Ai-cập, bị nạn, ai nấy ở 

Vạn  Phật  Thành  đều  lấy  làm  thƣơng  tiếc,  và  thế  giới  đã  mất  đi 

một vị lãnh tụ của phong trào hòa bình. Tuy ông là tín đồ Hồi giáo 

nhƣng với đầu óc cởi mở, không câu nệ ranh giới tôn giáo, ông 

đảm  nhiệm  chức  vụ  hiệu  trƣởng  danh  dự  của  trƣờng  Ðại-học 

Pháp Giới. 

Với  tôn  chỉ  phục  vụ  cho  hòa  bình  thế  giới,  ông  Sadat  đáng  làm 

cho mọi ngƣời khâm phục. Tại Trung Ðông, ông nỗ lực vận động 

40 

để giảm thiểu nguy cơ chiến tranh, đó chính là một công tác phục 

vụ hòa bình thế giới vô cùng khó khăn. 

Ông  rất  hƣởng  ứng  tôn  chỉ  của  trƣờng  Ðại-học  Pháp-giới  Phật-

giáo, nguyện ý tán trợ và sau vui lòng đảm nhiệm chức vụ hiệu 

trƣởng danh dự của trƣờng. Tuy ông bị ám sát, nhƣng tinh thần 

của  ông  vĩnh  viễn  ở  lại  với  thế  gian.  Sanh  tử  vốn  là  hƣ  vọng, 

nhƣng công nghiệp để lại cho thế gian mới là chân thực. Ta lấy ví 

dụ nhƣ nhân vật Quan Vân Trƣờng tại Trung quốc, với đại nghĩa 

ngất  trời,  khí  tiết  vẫn  còn  lại  mãi.  Tuy  sau  này,  bị  hại  trong  tay 

Ðông Ngô, nhƣng phƣơng danh lƣu lại thiên cổ, cho đến nay vẫn 

còn đƣợc mọi ngƣời sùng bái. 

Tôi nghĩ rằng ông Sadat tuy không may bị hại, nhƣng là ngƣời vì 

nƣớc quên mình, cho nên tinh thần yêu chuộng hòa bình của ông 

sẽ là muôn đời bất hủ. 

Ðể tỏ lòng tƣởng niệm một vị lãnh tụ hòa bình, ngày mai (9 tháng 

10 năm 1981) vào lúc 9 giờ sáng, chúng ta sẽ cử hành pháp hội 

truy điệu Sadat tiên sinh. Chúng ta tụng kinh niệm chú hồi hƣớng 

cho ông. Trong thế giới Hồi Giáo của ông, ông hiểu đƣợc nguyên 

tắc bình đẳng của Phật-giáo, không bị lệ thuộc vào mầu sắc tôn 

giáo, chắc chắn ông sẽ rất vui lòng. 



Tham Sân Si Làm Chƣớng Ngại Ðƣờng Tu 

Nói  về  khoảng  thời  gian  chúng  ta  ở  tại  thế,  nó  qua  nhanh  chỉ 

trong  nháy  mắt.  Vậy  mà  không  ai  buông  xả  đƣợc,  cứ  ôm  cứng 

lấy, chấp đông chấp tây, coi thế giới này là chân thực, từ đó mà 

ra công tranh danh đoạt lợi, quẩn quanh hoài trong vòng lợi danh, 

41 

vì lợi danh mà làm những hành  vi điên đảo, trái lƣơng tâm. Kết 

quả tối hậu cũng chỉ là vì danh mà chết với danh, vì lợi mà chết 

với  lợi.  Một  đời,  tôi  tranh  anh  đoạt,  vì  lợi  danh  mà  quay  cuồng 

điên  đảo,  nguyên  nhân  là  sao  vậy?  Bởi  vì  ngƣời  ta  chƣa  nhận 

thức đƣợc ba độc là tham sân si. Loại độc này còn ghê gớm hơn 

bội phần các thứ thuốc độc khác. Thuốc độc chỉ hại thân thể, chớ 

không  hại  đƣợc  cái  tâm,  còn  tam  độc  thì  vừa  hại  thân  vừa  hại 

tâm, làm cho ta phải điên cuồng, nhẹ thì tiêu hủy gia đình, nặng 

thì diệt quốc, thậm chí đến hủy diệt thế giới, cho nên ba độc đó 

chính là kẻ thù của nhân loại. 

Tại sao trên thế giới lại có những kẻ sát nhân, đốt nhà, gian dâm, 

với những chuyện cƣớp bóc? Bởi vì ngƣời ta tham, sân, si, và ba 

độc này đƣợc ƣa chuộng, khiến cho ngƣời ta tham mà không biết 

chán.  Gặp  chuyện  cầu  mong  mà  không  đƣợc,  bèn  nổi  tâm  sân 

hận,  nhẹ  thì  nó  ẩn  núp  bên  trong,  nặng  thì  phát  ra  hành  động, 

thành  đấu  tranh,  có  khi  thành  chiến  tranh.  Bởi  vậy  nên  thế  giới 

không an ổn. Nếu quả mọi ngƣời giữ lòng thanh tịnh, không bợn 

trong tâm,  làm  việc  với  tâm  từ  bi,  thì  thế  giới  tự nhiên  hòa  bình 

không còn chiến tranh nữa. 

Nếu muốn giải quyết tận gốc vấn đề của thế giới, thì phải nhằm 

vào  ba  độc  để  hạ  công  phu,  tìm  cách  làm  sao  cho  mọi  ngƣời 

không tham, không sân, và không si. Làm đƣợc nhƣ vậy chăng? 

Biện pháp duy nhất là tin theo Phật-pháp, theo tông chỉ của Phật-

giáo, tức là lấy giới, định, huệ để diệt tham, sân, si. Ðó chính là 

biện  pháp  căn  bản  để  giải  quyết  vấn  đề.  Giữ  vững  đƣợc  Năm 

Giới  sẽ  hết  lòng  tham;  có  định  lực  sẽ  không  có  sân;  có  trí  huệ, 

tức là hết ngu si. Tam độc là một bệnh truyền nhiễm, tam học  - 

42 

giới,  định,  huệ  -  là  thuốc  hay  dùng  để  chữa  trị,  gặp  bệnh  là  có 

công hiệu ngay, nhƣ dựng cây sào thì tức khắc nhìn thấy bóng. 

Ngƣời ngƣời học Phật-pháp, ngƣời ngƣời không tham sân si, vậy 

là  vấn  đề  của  thế  giới  sẽ  đƣợc  giải  quyết.  Tuy  nhiên,  tới  đƣợc 

chỗ đó chẳng phải là chuyện dễ dàng. Tại sao? Bởi vì lòng ngƣời 

đã khác xƣa, đạo đức đã suy đồi, ngƣời thì dối ngƣời, và để đạt 

mục tiêu ngƣời ta chẳng kể thủ đoạn. Ngƣời ta chỉ nói chuyện lợi 

lộc, mà không nói chuyện đạo nghĩa, nhƣ kẻ gian thƣơng kia bán 

rƣợu pha nƣớc, cốt vì lợi mà gạt khách hàng. Ngƣời ta nói "treo 

đầu dê, bán thịt chó," đó chính là một hành vi lừa bịp. Ngày xƣa, 

làm  nghề  buôn  bán,  bán  hàng  thật,  định  giá  thật,  nêu  cao  tiêu 

chuẩn  chẳng  dối  trẻ  già.  Ngày  nay  trong  thƣơng  nghiệp,  chẳng 

còn quan niệm gì về đạo đức nữa, kẻ mua ngƣời bán lừa nhau, 

chẳng ai thành thật nữa. Thực tâm mà buôn bán, đề bảng rõ bán 

đúng  giá  thì  chẳng  ai  còn  gặp  phiền  phức.  Tại  sao  lại  phải  lừa 

dối? Tóm tắt một lời, đó là do lòng tham lợi cả. 

Ngƣời  nông  dân  vốn  là  trung  hậu,  nay  lây  ảnh  hƣởng  của  giới 

buôn bán, cũng không còn thật thà nữa. Họ trồng ngũ cốc và rau 

trái thì dùng phân hóa học, họ nuôi bò, dê, heo, gà thì trộn thực 

phẩm gia súc với chất hóa học để chúng mau tăng trƣởng, khiến 

cho giới tiêu thụ, ăn các thứ đó vào lâu ngày sẽ trúng độc. Cái đó 

chính là tham tiền mà làm hại sanh mạng của ngƣời khác, lẽ ra 

pháp luật phải có biện pháp trừng trị, nhƣng họ  vẫn nhơn nhơn 

ngoài vòng pháp luật, có khác chi cổ võ cho họ thêm nữa. Chẳng 

qua vì họ muốn có lời nhiều, mà làm ngơ trƣớc vấn đề sống chết 

của  kẻ  khác,  so  với  anh  gian  thƣơng  pha  nƣớc  trong  rƣợu  còn 

độc ác hơn gấp bội. Ngày nay bệnh ung thƣ mỗi ngày một tăng 

gia,  chính  là  do  giới  nông  gia  và  thƣơng  gia  nói  trên  gây  ra  cả. 

43 

Bởi  thế  cho  nên,  những  ngƣời  sáng  suốt  hết  sức  hô  hào  dùng 

các  loại  thực  phẩm  từ  thiên  nhiên,  mà  không  dùng  các  loại  đã 

biến  chế  gia  công.  Tuy  nhiên,  đối  với  những  ngƣời  ham  ăn, 

những điều này dầu có lọt vào tai họ, họ cũng chẳng nghe, cứ ăn 

vào cho đầy một bụng, có khác gì nuốt vào một cái ngòi nổ chậm, 

đúng  thời  hạn  nó  sẽ  phát  tác  làm  cho  huyết  quản  bị  bể,  nhẹ  là 

triệu  chứng  trúng  phong  (stroke),  nặng  thì  chết  ngƣời.  Vậy  mà, 

dầu thấy tấm gƣơng xe trƣớc đã xa lầy, xe sau vẫn theo đúng vết 

cũ. 

Nhƣ  vậy  đủ  thấy  cái  hại  của  tham,  sân,  si,  không  cách  nào  kể 

xiết. Chẳng phải chỉ riêng đối với ngƣời thƣờng, ngay cả các vị tu 

sĩ, nếu không thận trọng cũng rƣớc lấy cái độc hại kể trên. Công 

phu vừa mang lại chút ít định lực liền bị lửa vô minh thiêu rụi hết. 

Làm sao để tránh ngọn lửa vô minh đó? Phải tu pháp môn nhẫn 

nhục ba-la-mật, và tuyệt đối không nổi nóng là một điều kiện tiên 

quyết. Không nổi sân, tức có trí huệ. Có ánh sáng trí huệ thì sự 

hắc ám của ngu si sẽ bị xua đuổi. Hết hắc ám, mọi cử chỉ hành 

động thảy đều quang minh chính đại. Vậy phải tu nhƣ thế nào? 

Trƣớc hết giữ giới, giữ đƣợc giới thì sẽ có định, có định tức có trí 

huệ. Giới, định, huệ, tam học mà đầy đủ thì tham, sân, si, ba độc 

sẽ tự tiêu hủy. 



Linh Cảm Quán Thế Âm 

Quán Thế Âm Bồ Tát từ bi và linh cảm ra sao, thật là không thể 

nghĩ bàn. Nếu mọi ngƣời chúng ta thành tâm niệm Quán Thế Âm 

Bồ Tát thì nhất định nghiệp chƣớng sẽ tiêu trừ, căn lành sẽ tăng 

trƣởng. Có rất nhiều sự tích nói về sự linh cảm của Ngài, nay tôi 

44 

xin kể một chuyện xẩy ra tại đất Mỹ. Có một bà đến nhà thƣơng 

để sanh con. Ðây là một trƣờng hợp đẻ khó, nên bác sĩ phải giải 

phẫu  để  lấy  đứa  nhỏ  ra,  nhƣng  trong  khi  mổ  ngƣời  ta  cắt  phải 

ống dẫn nƣớc tiểu của sản phụ mà không hay biết. Sau khi mổ và 

khâu lại, ngƣời sản phụ về nhà đƣợc mấy ngày mà không hề đi 

tiểu tiện, trong khi đó thân thể sƣng lên. Thấy sự việc xảy ra bất 

thƣờng,  bà  này  bèn  đến  bác  sĩ  hỏi  bệnh  nhƣng  bác  sĩ  cũng 

không hiểu là bệnh gì. Sau thấy toàn thân phù thũng, bệnh nhân 

đành phải  đi khám lại bệnh tình,  lúc đó huyết áp  đã xuống thấp 

tới 18 độ, độc tố tích lại cùng mình, không cách gì chữa trị, đành 

nằm chờ chết. Một số thân hữu của nạn nhân gọi điện thoại tới 

Vạn Phật Thành cầu cứu. Ngƣời ta báo cáo cho tôi hay, tôi bảo 

họ hãy thành tâm niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. Họ rất thành tâm 

niệm Ngài Quán Âm, và chỉ hai tiếng rƣỡi đồng hồ sau, phù thũng 

tiêu  dần,  huyết  áp  tăng  lên,  đƣờng  nƣớc  tiểu  thông  trở  lại,  nạn 

nhân  phục  hồi  sức  khỏe  rất  nhanh  chóng  rồi  xuất  viện.  Các  sự 

tích về trƣờng hợp từ cửa tử thần, hay từ bệnh nguy ngập mà hồi 

sanh, hay các chuyện tiêu tai giải nạn, ở tại thành Vạn Phật, kể ra 

không hết, nay tôi chỉ kể một câu chuyện đó mà thôi. 



Truyền Thọ Chú Khai Trí Huệ 

Tâm Kinh Bát-nhã Ba-la-mật, gọi tắt là Tâm Kinh, có thể khai mở 

trí huệ, giúp cho xa lìa điên đảo, mộng tƣởng. 

Kinh nói:  

Bồ-tát Quán Tự Tại, khi quán chiếu thâm sâu bát-nhã ba-la-mật-

đa,  bèn  soi  thấy  năm  uẩn  đều  không,  độ  hết  mọi  khổ  ách.  Này, 

Xá-lợi-tử,  sắc  chẳng  khác  gì  không,  không  chẳng  khác  gì  sắc, 

45 

sắc  tức  là  không,  không  tức  là  sắc,  thọ  tƣởng  hành  thức  cũng 

đều nhƣ vậy cả. Này, Xá-lợi-tử, các pháp đều là tƣớng không . . . 

Nếu nhƣ soi thấy đƣợc hết mọi pháp là hƣ ảo, là bồng bềnh, thì 

có thể buông bỏ hết, đạt đƣợc giải thoát. 

Trong  chú  Thủ-lăng-nghiêm  cũng  có  hai  câu,  có  thể  khai  mở  trí 

huệ,  tới  tối  ngày  mai  tôi  sẽ  truyền  lại  cho  các  vị.  Muốn  có  tiền 

không? Không muốn. Có câu nói: "Ngàn lƣợng vàng ròng không 

bán  Ðạo,  tới  ngả  ba  đƣờng  tiễn  tri  âm' (Thiên  lƣợng hoàng  kim 

bất mại đạo, thập tự nhai đầu tống tri âm). Nếu trí huệ đƣợc khai 

mở thì sẽ chứng sự tự tại, hết mọi phiền não và Bồ-đề sẽ hiện ra 

trƣớc mắt. 



Sáu Nẻo Luân Hồi 

Tại sao chúng ta điên đảo? Bởi vì không có trí huệ. Vì đâu mà bội 

giác  hiệp  trần,  hiệp  với  trần  cảnh  mà  quay  lƣng  với  giác  ngộ? 

Cũng  là  do  không  có  trí  huệ.  Vì  đâu  mà  luân  chuyển  trong  sáu 

nẻo?  Lại  cũng  là  do  không  có  trí  huệ.  Bởi  vậy  cho  nên,  tu  đạo 

phải  lấy  trí  huệ  làm  đầu.  Phật  phải  tu  phƣớc  và  tu  huệ,  phƣớc 

huệ cùng tu, Ngài mới chứng bậc Vô thƣợng giác. 

"Chớ  cho  rằng  điều  thiện  nhỏ  mà  không  làm,"  tu  phƣớc  là  nhƣ 

thế đó. "Chớ thấy điều ác nhỏ mà làm," đó là tu huệ. "Các điều ác 

không  làm,"  đây  là  tu  huệ.  "Các  điều  thiện  đều  làm,"  vậy  là  tu 

phƣớc. Cho nên ngƣời tu đạo chớ có ham những tiện nghi nhỏ, 

lấy cái ít làm đầy đủ, và phải nhớ rằng tất cả đều là mộng huyễn, 

nhƣ bọt nhƣ ảnh, chẳng đƣợc lâu dài. Ðiều nhận thức cần thiết 

này phải hiểu cho rõ, không để cho lợi danh chốn thế tục làm cho 

46 

mê mờ. Nhƣ câu: "Thấy sự tỉnh sự là xuất thế gian, thấy sự mê 

sự là bị trầm luân" (kiến sự tỉnh sự xuất thế gian, kiến sự mê sự 

đọa trầm luân), vậy nên chúng ta phải hết mực nhanh chóng vƣợt 

khỏi sáu nẻo luân hồi. 

Sáu nẻo luân hồi là gì? Tức là trời, ngƣời, a-tu-la, súc sanh, quỷ 

đói, địa ngục. Sáu nẻo tuy không giống nhau, nhƣng cùng nhau 

luân  chuyển,  tuần  hoàn.  Thân  phận  chúng  ta  cũng  nhƣ  một  hạt 

bụi trong không gian, phút chốc ở tầng trời, phút chốc làm ngƣời, 

phút  chốc  làm  súc  sanh,  làm  quỷ  đói,  không  có  gì  là  nhất  định, 

không thể làm chủ đƣợc mình. Tu hành là cốt để chấm dứt sanh 

tử, thoát khỏi sự trói buộc của vòng luân hồi. Phƣớc trời hƣởng 

hết thì lại đi xuống, bởi vậy có câu:  

Lục dục chƣ thiên cụ ngũ suy, 

Tam thiền thiên thƣợng hữu phong tai, 

Nhiệm quân tu đáo phi phi tƣởng, 

Bất nhƣ Tây phƣơng quy khứ lai. 

Dịch nghĩa là:  

Các tầng trời dục giới có ngũ suy. 

Trên trời tam thiền (của Sắc giới) có nạn gió bão. 

Cho dù tu lên đƣợc tầng trời phi phi tƣởng (của vô sắc giới). 

Chẳng bằng đi về cõi Tây phƣơng. 

Tƣởng đã ra khỏi đƣợc luân hồi, hóa ra vẫn còn bị luân chuyển, 

qua mấy câu châm biếm trên. Hãy tinh tấn tu hành. 

47 

Con ngƣời ta chƣa biết khổ, nên chƣa biết tu, chớ nghĩ rằng thân 

phận súc sanh thì rất xa với chúng ta, kỳ thực súc sanh cũng có 

xƣơng  thịt  nhƣ  chúng  ta,  nếu  chúng  ta  không  chịu  tu,  thì  chỉ 

thoáng qua trong nháy mắt chúng ta lại bị đọa xuống làm thú. Mỗi 

cá nhân có một địa ngục riêng của mình, có phiền não tức có địa 

ngục.  Bởi  vậy  quý  vị  nên  mau  mau  tu  đạo,  thoát  khỏi  sáu  nẻo 

trong luân hồi thì mới giải thoát đƣợc. 



Pháp-sƣ Hằng Tại 

Quý vị! "Thân ngƣời khó đƣợc nay đã đƣợc, Phật pháp khó gặp 

nay  đƣợc  nghe,  Thiện  tri  thức  khó  gặp  nay  đã  gặp,"  tôi  thực  là 

may mắn có đủ cả ba điều kiện này. Nhân duyên xuất gia của tôi 

là  do  đƣợc  chứng  kiến  sự  đau  đớn  của  mẹ  tôi  khi  ngƣời  mang 

bệnh, tôi cảm thấy chuyện đời vô thƣờng, chẳng biết hƣớng tới 

đâu. Tôi không biết kiếp này làm ngƣời, rồi kiếp sau còn làm thân 

ngƣời nữa không? Bởi vậy năm 1979, tôi tới với Thƣợng Nhơn, 

cầu  Ngài  cho  xuất  gia.  Thƣợng  Nhơn  hỏi:  "Tại  sao  muốn  xuất 

gia?"  Tôi  đáp:  "Nhân  thấy  mẹ  tôi  mang  bệnh  đau  đớn,  rồi  bỗng 

chốc  ra  đi,  tôi  cảm  thấy  cái  khổ  về  sanh  tử,  nên  phát  tâm  xuất 

gia." Xuất gia tu đạo tức là muốn chấm dứt sanh tử, ra khỏi tam 

giới, không còn bị vƣớng trong sáu nẻo của vòng luân hồi nữa. 



Pháp-sƣ Hằng Ðoan 

Lần ấy là lần đầu tiên tôi đến Hƣơng Cảng, một nơi có cái tên rất 

đẹp  là  "hòn  ngọc  phƣơng  Ðông."  Nhìn  thấy  quang  cảnh,  nào 

ngƣời,  nào  xe  cộ  đông  đảo,  chen  chúc,  nhất  định  là  cuộc  sanh 

48 

hoạt trên đảo này rất là khẩn trƣơng, không giống nhƣ tại đất Mỹ 

rộng lớn, ở đó tƣơng đối mọi ngƣời sống nhàn tản và tự tại hơn. 

Nhƣng,  một khi  đã cƣ ngụ trên  đảo này, và muốn cho tinh thần 

đƣợc thơ thới, tâm tình an định thì có một biện pháp là niệm danh 

hiệu  các  Bồ-tát,  nhƣ  niệm  Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  hay 

Nam-mô A-di-đà Phật. Nguyên do là niệm danh hiệu Phật, có thể 

tiêu  trừ  nghiệp  ác,  trừ  các  bệnh  hiểm  nghèo,  hoặc  các  sự  việc 

chẳng đƣợc xứng ý và tăng trƣởng căn lành của chúng ta. Cũng 

giống nhƣ trƣờng hợp của tôi, năm 1978 lần đầu tiên tôi đến Vạn 

Phật Thành để dự thất Quán Âm, Thƣợng Nhơn bảo tôi thƣờng 

xuyên niệm Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát, nên từ hồi đó, tôi tùy 

duyên  tập  cho  mình  niệm  danh  hiệu  của  Ngài  Quán  Âm,  lúc  lái 

xe, lúc đi bộ, khi thì tôi tụng chú Ðại-bi. Tôi tin rằng chỉ cần chúng 

ta thành tâm tha thiết trì tụng, thì Phật và chƣ vị Bồ-tát sẽ thƣờng 

xuyên ở bên cạnh giúp đỡ chúng ta, để chúng ta gặp vạn sự nhƣ 

ý, thân tâm thơ thới! 



Bảy Bồ Ðề Giác Tri 

Bổn thân ngƣời học Phật pháp phải có đủ chánh tri, chánh kiến. 

Có chánh tri chánh kiến thì mới biết tu hành cách nào. Có đƣợc 

pháp môn chánh xác mới có đƣợc pháp mạch chánh xác, bởi vậy 

trƣớc hết quý vị phải hiểu thế nào là bẩy Bồ-đề giác tri. 

Giác  tri  phần:  Giác  tri  tức  là  hiểu  rõ  đƣờng  lối  tu  hành  nhƣ  thế 

nào. 

1. Trạch pháp giác tri: Phải biết cái nào là chánh, cái nào là tà, 

cái  nào  là  tốt,  cái  nào  là  xấu,  phải  có  con  mắt  chọn  lựa,  mới 

không lạc vào đƣờng rẽ. Nếu không biết chọn lựa tất dễ bị dẫn 

49 

tới  những  ngõ  ngách  quanh  co,  tìm  không  ra  lối,  cho  nên  trạch 

pháp giác tri là quan trọng vô cùng. Muốn biết cách chọn lựa sao 

cho chính xác, tất phải có trí huệ, còn không thì cứ chọn đi chọn 

lại, mà vẫn còn sai lầm. Sai lầm vì không có trí huệ, vì thiếu cái trí 

huệ chọn pháp. Không biết chọn thì rất dễ đi vào đƣờng rẽ. 

2. Tinh tấn giác tri: Nếu hiểu rõ Phật pháp mà lại gạt nó qua một 

bên không chịu dụng công tu hành thì có khác chi suốt ngày nói 

ăn mà chƣa hề thực sự nếm mùi pháp vị. Giác tri này nói về sự 

tinh tấn. Nhƣ quý vị đã biết chọn pháp, nắm đƣợc pháp yếu một 

cách chính xác, lại tinh tấn tu hành, ngày đêm sáu thời thân tâm 

dụng công, không lƣời biếng; thân tinh tấn tức là niệm Phật, lạy 

Phật,  tụng  kinh,  lễ  sám  v.v..,  tâm  tinh  tấn  tức  là  thƣờng  xuyên 

niệm niệm không quên, không khởi vọng tƣởng. 

Biết cách chọn chánh pháp, mới tránh đƣợc tình trạng tu mù. Tu 

mù mà không gặp thiện tri thức chỉ bảo, thì kết quả đƣờng Phật 

không  đi  mà  đi  về  địa  ngục,  tƣởng  là  theo  đạo  Bồ-tát  mà  thành 

theo  ma  đạo.  Tại  sao  mà  nghiêm  trọng  đến  thế?  Bởi  tri  kiến 

không chánh đáng, sai lầm nhân quả, nên càng tu càng đi xa mục 

tiêu của mình đã vạch sẵn, nghĩa là "sai một ly, đi một dặm," hoặc 

nhƣ ngƣời ta thƣờng nói: 

 Mông đổng truyền mông đổng 

 Nhất truyển lưỡng bất đổng 

 Sư phụ hạ địa ngục 

 Ðồ đệ vãng lý củng 

Dịch nghĩa là:  

50 

Hồ đồ truyền kẻ hồ đồ, 

Một truyền hai chẳng hiểu, 

Sƣ phụ xuống địa ngục, 

Ðồ đệ cũng xuống hầu. 

3. Hoan hỷ giác tri: Có đƣợc con mắt chọn pháp, ắt phải có tâm 

hoan hỷ gắng công tinh tấn tu hành. Chẳng phải ba hồi tinh tấn, 

ba  hồi  lại  bực  bội  với  chính  mình;  không  nên  suốt  ngày  phiền 

não, chau mày nhăn nhó, điều cần thiết là không lƣời biếng, biết 

hoan hỷ và tinh tấn dụng công. 

4.  Trừ  giác  tri:  Tuy  nhiên  tâm  hoan  hỷ  vẫn  chƣa  phải  là  cứu 

cánh,  phải  trở  lại  sự  bình  lặng  trong  tâm,  gạt  bỏ  phiền  não  vô 

minh, diệt trừ các tập khí xấu. Diệt trừ xong thì tự cảm thấy nguồn 

pháp hỷ sung mãn. 

5. Xả giác tri: Khi tâm đã trở về bình lặng, ta lại cần phải xả sự 

bình lặng đó, nghĩa là không chấp vào một thứ gì hết. Phải "quét 

sạch  mọi  pháp,  lìa  hết  mọi  tƣớng,"  đạt  tới  cảnh  giới  trong  thì 

không cảm thấy thân tâm, ngoài thì không thế giới. 

6. Chánh định giác tri: Thực hiện đƣợc pháp xả xong thì mới có 

định lực. Có chánh định rồi mới có chánh thọ. Chánh định ở đây 

không phải là loại định hồ đồ, không phải là vào định vô tâm, hay 

là định của trời vô tƣởng, cái đó không phải là rốt ráo. 

7. Chánh niệm giác tri: Vào đƣợc chánh định, tâm sẽ có chánh 

niệm, nghĩa là niệm chánh xác. Khi có chánh niệm thì sẽ không 

còn bị đọa lạc, sớm tối không còn khởi lên vọng niệm, và lúc đó 

51 

mới chứng đƣợc tam bất thoái: niệm bất thoái, vị bất thoái, hành 

bất thoái. 

Nói tới định kẻ tu hành liền biết  đó là thiền định, hay "thiền-na," 

một danh từ Phạn (dhyana) có nghĩa là "tĩnh lự," tức là dừng lại 

mọi vọng tƣởng, và còn gọi là "tƣ duy tu." Tƣ duy hay là "tham," 

nhƣ tham thoại đầu, tham câu "niệm Phật là ai?" hoặc tham "bổn 

lai diện mục từ lúc cha mẹ chƣa sanh." 

Nay, tôi xin giảng về cảnh giới của tứ thiền. 

1. Sơ thiền, Ly sanh hỷ lạc: Hơi thở ngƣng lại. Bên ngoài không 

thấy  có  hô  hấp,  nhƣng  bên  trong  hô  hấp  còn  hoạt  động,  đây  là 

cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn,  chỉ  ngƣời  tu  mới  có,  mới  biết, 

ngƣời ngoài không hiểu nổi. Loại thiền này lìa sự hỷ lạc của thế 

gian  nhƣng  lại  đƣợc  pháp  hỷ  sung  mãn,  sống  nhờ  thiền  duyệt 

(vui thiền) và cũng đạt đƣợc chút ít cảnh giới minh tâm kiến tánh. 

2. Nhị thiền, định sanh hỷ lạc: Lạc ở đây về mức độ thì cao hơn 

trong cảnh sơ thiền, thiền giả luôn luôn ở trong cảnh hoan hỷ và 

sự hoan hỷ đó là từ ở định sanh ra. Tu đến mức này thì ở trong 

ngƣời kinh mạch hết khua động. 

3. Tam thiền, Ly hỷ diệu lạc: Niệm trụ lại, chấm dứt niệm hoan 

hỷ,  bởi  còn  hoan  hỷ  tức  còn  chấp  trƣớc.  Nay  thì  đem  cả  niệm 

hoan hỷ trừ bỏ đi luôn. 

4.  Tứ  thiền,  Xả  niệm  thanh  tịnh:  Xả  toàn  bộ  các  niệm,  không 

niệm  gì  nữa.  Lúc  đó  trong  tâm  không  còn  gì  ngăn  ngại,  nhƣng 

cũng chƣa phải là đã ra ngoài tam giới. Ðây là một kết quả tiến 

bộ của công tu định, chƣa phải là một cảnh giới cao, để đến độ 

không  cần  tu  nữa,  cho  là  mình  đã  khai  ngộ  mà  khởi  tâm  kiêu 

52 

mạn. Tới chỗ này rất cần có ngƣời khác chứng minh cho mình, tự 

mình không thể ấn chứng cho mình đƣợc. Ngƣời tu đạo phải nhƣ 

thế,  không  thể  có  lòng  cống  cao  ngã  mạn,  nói  lời  hƣ  dối,  nếu 

không  sẽ  bị  đọa  địa  ngục.  Phàm  kẻ  học  Phật  không  thể  tạo  cái 

nghiệp vừa thiện vừa bất thiện một cách hỗn tạp nhƣ vậy, chẳng 

thể mang cái ý niệm vị kỷ nhƣ vậy. 

Nhƣ nếu có ai tự xƣng là thiện tri thức, chúng ta hãy lấy sáu tiêu 

chuẩn sau đây để phán xét xem họ có thực là thiện tri thức hay 

không: 

1. Quán sát ngƣời đó có lòng tham không, có tham danh, lợi, tiền 

tài, hay sắc dục không? 

2. Thiện tri thức vốn không cùng ngƣời tranh cãi, vậy xem ngƣời 

đó có tâm tranh đua không? 

3. Xem họ có tham cầu không? Nói năng có chân thật không? 

4. Xem họ có ích kỷ không? 

5. Xem họ có phải tự lợi không? 

6. Xem họ có nói dối hay không? 

Nếu  xét  các  tiêu  chuẩn  trên  đều  có  đầy  đủ  thì  ngƣời  đó  chẳng 

phải là thiện tri thức mà là ác tri thức, hoặc giả là thiên ma, ngoại 

đạo. Ngƣợc lại nếu xét các điều trên đều không có thì ngƣời đó 

thực là chẳng tham, chẳng tranh, chẳng cầu, chẳng ích kỷ, chẳng 

tự lợi, chẳng nói dối, ta có thể tin rằng ngƣời đó đúng là thiện tri 

thức và ta yên tâm theo học mà chẳng ngại đi vào đƣờng tà. 

Buổi tối ngày 11 tháng 12 năm 1981 

53 

Tại Nƣớc Mỹ, Phật-Pháp Mới Ở Bƣớc Ðầu 

Tại  Mỹ,  Phật  giáo  rất  mới  mẻ.  Tuy  nhiên,  Phật  giáo  tại  Mỹ  vốn 

chẳng  phải  riêng  của  nƣớc  Mỹ  mà  là  chung  của  thế  giới.  Phật 

giáo  chân  chánh  không  hề  hạn  định  thuộc  quốc  tịch  nào,  thuộc 

địa phƣơng nào, vấn đề ta và ngƣời chẳng có sự phân biệt. 

Tại  Á-châu,  một  số  ngƣời  thừa  nhận  nay  là  thời  đại  mạt  pháp, 

nhƣng pháp vốn chẳng phân ra chánh pháp hay mạt pháp, chỉ có 

điều khi ngƣời ta chẳng chịu tu thì đó đúng là thời mạt pháp. Có 

câu  nói:  "Ngƣời  truyền  bá  pháp,  không  phải  pháp  truyền  bá 

ngƣời."  Ðừng  hỏi  lôi  thôi,  gắng  mà  tu  hành,  thì  tự  nhiên  chánh 

pháp sẽ ở mãi với thế gian. Ngƣời không tu hành, thì pháp phải 

mạt. Tôi ở Hƣơng Cảng trên mƣời năm, có rất nhiều thanh thiếu 

niên theo tôi học Phật pháp, lý do là tôi vốn ƣa giới trẻ. Về sau, 

cơ duyên chín mùi, tôi qua đất Mỹ. Từ năm 1961 đến năm 1968, 

tôi ở trong "mộ địa," nên mới lấy hiệu là "Mộ trung tăng," một tăng 

sĩ ở trong mộ, ngụ ý rằng tôi chẳng tranh đua với ai. Bảo tôi đúng, 

tôi không cãi, bảo tôi sai, tôi cũng chẳng cãi. Mới đầu tôi ở một 

căn hầm, rất là ẩm thấp, sau mới dọn đến một chỗ tƣơng đối khá 

hơn, trải qua mấy năm chẳng thành tựu đƣợc gì. Tới năm 1968, 

có mấy vị sinh viên ở Seattle đến tham gia trại hè, tôi giảng cho 

đại  chúng  kinh  Lăng-nghiêm,  rồi  dạy  họ  thiền  tập,  công  phu 

khuya,  chiều.  Hồi  đó  cái  gì  họ  cũng  không  hiểu,  thành  ra  một 

mình tôi phải lo đủ, nào giảng kinh, thuyết pháp, đốt lò, lo nƣớc, 

rửa chén, nấu ăn, tất cả do một mình tôi lo liệu. Tôi giảng xong bộ 

kinh  Lăng-nghiêm  thì  số  sinh  viên  này  bèn  bỏ  Seattle,  dọn  đến 

San Francisco cƣ ngụ. Năm 1969, có năm vị xuất gia đi Ðài Loan 

thọ giới, và kể từ đó ngƣời xuất gia mới thực sự có ở đất Mỹ. Sau 

đó, tôi giảng kinh Diệu Pháp Liên Hoa, rồi kinh Pháp Bảo Ðàn của 

54 

Lục  Tổ,  kinh  Ðại  Phƣơng  Quảng  Hoa  Nghiêm,  riêng  kinh  Hoa 

Nghiêm  giảng  trong  chín  năm  rƣỡi,  bao  nhiêu  năm  giảng  kinh 

nhƣ  vậy  không  có  ngày  nào  nghỉ.  Mấy  lần  tôi  có  trở  về  Hƣơng 

Cảng,  nhƣng  ít  khi  gặp  gỡ  dân  Hƣơng  Cảng.  Lần  đó  tôi  mang 

theo  mƣời  ngƣời  về  Hƣơng  Cảng.  Tôi  nhận  thấy  dân  Hƣơng 

Cảng  có  duyên  sâu  đậm  với  Phật  pháp,  cho  nên  tôi  muốn  đem 

hết cái nghĩa chân chánh của Phật pháp ra để thuyết giảng. Vạn 

Phật Thành có mở đại học, trung học và tiểu học. Nhƣ có đồng 

bào nào ở Hƣơng Cảng muốn qua đây học, tôi xin hết lòng hoan 

nghênh. 

Trƣớc  đây  khá  lâu,  cƣ  sĩ  Tạ Quân  Nhu  ở Hƣơng  Cảng  qua  Mỹ 

kiếm  Pháp-sƣ  Ðộ  Luân.  Khi  còn  ở  tại  Hƣơng  Cảng,  pháp  hiệu 

của  tôi  là  Ðộ  Luân,  tới  khi  qua  đây  tôi  đổi  thành  Tuyên  Hóa, 

nhƣng ông ta không nhận ra tôi. Khi thấy tôi ở giảng đƣờng, ông 

hỏi: "Pháp sƣ Ðộ Luân nay ở đâu?" Tôi đáp: "Ðộ Luân tịch rồi." 

Nghe nói vậy, coi bộ ông ta rất lấy làm thƣơng cảm. Ông lại hỏi: 

"Ngƣời đã qua đời bao lâu rồi?" Tôi nói: "Ông ấy qua đời đã lâu." 

Hỏi: "Vậy pháp sƣ đối với ông ấy thì nhƣ thế nào?" Tôi nói: "Có 

thể nói rằng tôi là đồ đệ của ông ấy, mà cũng là sƣ phụ của ông 

ấy nữa, bởi tôi dạy cho ông tiếng Anh nên tôi là sƣ phụ, còn ông 

ấy dạy cho tôi tiếng Trung Hoa nên tôi là đồ đệ." Ngày hôm qua 

ông cƣ sĩ  này lại đến thăm tôi nữa, tôi chợt nhớ lại câu chuyện 

khá hứng thú này. 

Chúng  ta  là  ngƣời  học  Phật  pháp,  quyết  phải  có  con  mắt  chọn 

pháp để nhận Phật pháp cho đúng. Phải có đƣợc cái biết sáng tỏ, 

chớ  không  lờ  mờ  trong  cảnh  tu  mù  mà  uổng  phí  mất  thời  gian. 

Học Phật pháp phải có hƣớng đi lên, làm hay hơn, chớ không thể 

khi thì học Phật, khi thì tạo nghiệp, rồi đi xuống. Nhắm hƣớng đi 

55 

lên tức là học Phật pháp. Chúng ta nhất định phải nhận thức rõ 

điều thật giả, không phụ họa nói theo ngƣời khác, rồi ngƣời ta nói 

sao mình cũng nói nhƣ vậy. Có thế chúng ta mới đúng là ngƣời 

tin Phật một cách chân chánh. 

Buổi tối ngày 12 tháng 12 năm 1981 



Cảm ứng của Phật Pháp  

Ði tới chỗ nào tôi cũng muốn dìu dắt kẻ hậu tiến, bởi vì trong giới 

trẻ có cả một bầu nhiệt huyết mà ta cần phải hâm nóng để cổ võ. 

Số là giới thanh niên thƣờng có đầu óc mới mẻ, thiên khoa học, 

chớ không cổ hủ nhƣ đầu óc chúng ta. Hôm qua, rất nhiều ngƣời 

có những ý nghĩ sai lầm nhƣ: "Chúng ta đến đây là để nghe lão 

pháp  sƣ  giảng  kinh,  hóa  ra  toàn  là  gặp  mấy  vị  pháp  sƣ  ít  tuổi 

chiếm hết cả thời gian, thật là uổng phí." Nghĩ nhƣ vậy là không 

đúng, các vị pháp sƣ trẻ tuổi họ nói pháp không giống nhau, thì 

mọi ngƣời mới đƣợc hƣởng những pháp vị khác nhau, hiện nay 

thỉnh các vị này khai thị, xin tất cả chú tâm nghe giảng. 

Ở Vạn Phật Thành này, loại ngƣời nào cũng có. Ngƣời thiện có, 

ngƣời ác có, tốt xấu đều có cả. Tuy nhiên đến đây rồi thì rồng hay 

cọp  cũng  vậy,  rồng  chẳng  phải  cứ  tùy  tiện  làm  mƣa,  hổ  chẳng 

phải luôn luôn gây gió bão. 

Ngày 19 tháng 6 năm 1968 ở San Francisco có xảy ra vụ án đổ 

máu Kim Long. Về sau băng đảng Hoa Thanh lại muốn gây thêm 

vụ đổ máu thứ hai thậm chí tới vụ thứ ba nữa, nguyên nhân gây 

ra  từ  sự  tranh  đoạt  địa  bàn  hoạt  động  của  hai  băng  đảng  Hoa 

Thanh và Tổ Phƣơng, nhƣng sau họ đều xin quy y Tam Bảo, quy 

56 

y tại Vạn Phật Thành, rồi họ mang hết cả vũ khí đổ xuống biển. 

Từ  đó  họ  cải  tà  quy  chánh,  nào  đọc  kinh,  nào  làm  công  quả, 

không dám làm điều càn bậy nữa, 

Hồi đó có tám ngƣời xin quy y, và lúc bấy giờ chẳng ai biết lai lịch 

họ ra sao. Trong khi quy y, tôi nói với họ: "Ngƣời nào quy y với 

tôi, sẽ không đƣợc sát sanh, không đƣợc lấy trộm, không đƣợc 

đốt  nhà,  không  đƣợc  nói  dối."  Cả  tám  ngƣời  nghe  nói  nhƣ  vậy, 

đều  đổ  mồ  hôi  lạnh,  trong  số  đó  còn  có  ngƣời  mang  theo  một 

khẩu súng lục. Tôi lại hỏi: "Trong số các ông đây ai là thủ lãnh? 

Hãy  giơ tay  lên!"  Ngƣời  đứng  đầu  trong số  này  tức  thời  giơ tay 

lên tự nhìn nhận. 

Về các sự tình này, tôi chẳng nói cho ngƣời ngoài biết. Bởi vì nếu 

tôi loan tin này ra bên ngoài thì có khác gì tôi mời bà con ở San 

Francisco  tới  để  họ  cảm  ơn  tôi.  Tôi  không  cần  ai  mang  ơn  tôi, 

tâm nguyện của tôi chỉ là đi đến đâu tôi mong nơi đó đƣợc an ổn, 

thịnh vƣợng, đồng thời tôi nguyện dùng sự cảm hóa đối xử, chớ 

không dùng thế lực để ức chế ai. 

Kế  sau  vụ  đổ  máu  Kim  Long,  phố  Tàu  ở  San  Francisco  có  một 

thời  gian  trở  thành  một  thành  phố  chết,  nay  thì  thịnh  vƣợng  đã 

đƣợc khôi phục lại nhƣ xƣa. 

Ngày 13 tháng 12 năm 1981 



Bốn Ðiều Ngài A-Nan Hỏi Phật 

Tứ niệm xứ (hay bốn lãnh vực quán niệm) nằm trong số ba mƣơi 

bảy  phẩm  trợ  đạo,  gồm  có:  thân,  thọ,  tâm,  pháp.  Khi  Phật  sắp 

nhập Niết-bàn, Ngài A-nan đƣa ra bốn điều này hỏi Phật: 

57 

1.  Ðối  với  tất  cả  kinh  điển,  nên  dùng  những  chữ  gì  để  mở  đầu 

kinh? 

2. Khi Phật ở tại thế, Phật là thầy của chúng con, khi Phật nhập 

Niết-bàn rồi chúng con tôn ai là thầy? 

3. Khi Phật ở tại thế, chúng con ở cùng với Phật, khi Phật nhập 

Niết-bàn rồi chúng con nên ở với ai? 

4. Khi Phật ở tại thế, các Tỳ-kheo xấu do Phật điều phục họ, khi 

Phật nhập Niết-bàn rồi, chúng con làm cách nào điều phục họ? 

Số  là  khi  Phật  sửa  soạn  nhập  Niết-bàn,  tuy  đã  chứng  đƣợc  sơ 

quả A-la-hán, nhƣng Tôn giả A-nan vẫn còn khóc lóc giống nhƣ 

một  đứa  trẻ,  vật  vã  tay  chân.  Tôn-giả  A-nâu-lâu-đà  mới  khuyên 

rằng: "Ông đừng khóc nữa, khóc cũng vô ích, ông phải mang bốn 

điều ra thỉnh Phật." A-nan hỏi: "Bốn điều gì?" Tôn-giả A-nâu-lâu-

đà mới cho biết bốn điều vừa kể trên. Thấy lời nói đúng, ông A-

nan  liền  đến  chỗ  Phật  thỉnh  thị.  "Bạch  Thế-tôn!  Thế-tôn  thuyết 

pháp  bốn  mƣơi  chín  năm,  giảng  hơn  ba  trăm  pháp  hội,  nhƣng 

đến khi kết tập kinh điển, chúng con phải lấy chữ gì để mở đầu 

kinh?"  Bởi  vì  điển  tịch  của  ngoại  đạo  cũng  có,  họ  bắt  đầu  bằng 

chử  "A"  (không)  hay  "Ƣu"  (có).  Phật  đáp:  "Ðối  với  những  kinh 

điển nào mà ta nói ra, thì lấy mấy chữ 'Tôi nghe nhƣ vầy' để bắt 

đầu." Thời nay tôi thấy rất nhiều kẻ ngoại đạo và học giả cứ tùy 

tiện lấy mấy chữ "Tôi nghe nhƣ vầy" để bắt đầu bản văn của họ, 

có  lúc  chỗ  nào  cũng  thấy  mấy  chữ  nầy.  Thậm  chí  có  những  kẻ 

không  hiểu  biết  gì  bảo  kinh  Lăng-nghiêm  là  giả.  Thực  ra,  muốn 

cho  Phật  pháp  hƣng  thịnh,  trƣớc  hết  phải  học  Lăng-nghiêm. 

Lăng-nghiêm  là  phá  tà  hiển  chánh,  bởi  không  còn  gì  là  chân 

chánh hơn kinh Lăng Nghiêm. Bởi vậy cho nên các hàng yêu ma 

58 

quỷ  quái,  bàng  môn  tả  đạo  mới  tìm  hết  cách  chống  kinh  Lăng-

nghiêm. Kinh này mà không còn ở trên thế giới thì Phật pháp phải 

tiêu  ma.  Nếu  trên  thế  gian  không  có  ai  biết  trì  tụng  chú  Lăng-

nghiêm thì yêu ma quỷ quái sẽ xuất hiện hãm hại nhân loại, khiến 

mọi  ngƣời  đều  biến  thành  quỷ  quái  yêu  ma  và  cùng  một  quyến 

thuộc với chúng. Ðây là một vấn đề rất mực quan trọng. Nếu nhƣ 

biết  thọ  trì  chú  Lăng-nghiêm  thì  tối  thiểu  trong  bẩy  đời  có  thể 

thành hạng đại phú, tỷ dụ nhƣ ông vua dầu hỏa kia, hay ông vua 

xe  hơi,  có  thể  kiếp  trƣớc  đã  từng  trì tụng  chú  Lăng-nghiêm  cho 

nên bây giờ mới đƣợc vinh hoa phú quý nhƣ thế. Có điều họ vẫn 

ở trong mê, chỉ hƣởng thụ mà không biết tu đạo. Số là ở những 

kiếp  trƣớc  họ  tạo  nhân  hỗn  tạp  cả  thiện  và  ác,  nghiệp  lành  đã 

chín, họ đƣợc hƣởng giầu có, nhân ác thành thục bèn có nghiệp 

tội.  Nghiệp  mà  không  rõ  ràng,  sẽ  đi  lạc  lối,  cho  nên  mỗi  ngƣời 

chúng ta quyết không thể coi nhẹ kinh và chú Lăng-nghiêm. 

Phật  nhập  Niết-bàn  thì  chúng  ta  phải  lấy  Ba-la-đề-mộc-xoa 

(Pratimoksha) - tức là giới - để làm thầy chúng ta. Giới là "dừng 

cái ác, phòng cái quấy," là "mọi điều ác chẳng làm, các điều thiện 

phụng hành." Chúng ta phải phục vụ lợi ích cho nhân loại, cống 

hiến cái của chúng ta cho xã hội, do đó ngƣời xuất gia đừng có 

chờ đợi ngƣời khác cúng dƣờng mình. Tại nƣớc Mỹ, ngƣời xuất 

gia  nên  đắp  y,  vì  đắp  y  là  biểu  thị  tinh  thần  giữ  giới,  biểu  trƣng 

hiện  tƣớng  Tỳ-kheo,  chớ  chẳng  phải  là  cố  tâm  lập  dị.  Thế  giới 

ngày nay, ngƣời ta lấy giả làm thiệt, lấy thiệt làm giả, cho phải là 

trái, cho trái là phải. Nay tôi xin kể một câu chuyện thật làm tỷ dụ: 

Vào thời gian Trung Hoa Ðại Lục hỗn loạn, có rất nhiều sinh viên 

bỏ  chạy  qua  Ðài  Loan.  Trong  lúc  tình  thế  cấp  bách,  phần  đông 

quên  không  mang  theo  các  bằng  cấp  tốt  nghiệp,  số  mang  theo 

đƣợc  giấy  tờ  thì  chỉ  có  mấy  ngƣời.  Lòng  họ  hãy  còn  trẻ  trung, 

59 

nên  họ  cho  ngƣời  khác  mƣợn  bằng  để  mạo  theo  làm  một  số 

bằng  giả.  Trông  mấy  cái  bằng  mới  sạch  sẽ  tinh  tƣờng,  quý  vị 

khảo thí thông qua dễ dàng, nhƣng kết quả là mấy ngƣời có bằng 

thiệt không đƣợc chấp nhận bởi vì các bằng cũ thì giấy xấu, rách 

nát. Thì ra họ nhận cái thật làm cái giả. 

Hồi Phật giáo mới từ Ấn độ truyền qua Trung Hoa, các vị Tỳ-kheo 

Trung  Quốc  cũng  đắp  y,  với  đầy  đủ  oai  nghi.  Áo  cà-sa  thời  đó 

cũng giống nhƣ loại cà-sa của các tăng thuộc hệ Nam-tông hiện 

nay,  tức  không  có  vòng  móc.  Tuy  nhiên,  vì  khí  hậu  Trung-quốc 

lạnh lẽo, bên trong áo cà-sa ngƣời ta còn phải mặc thêm áo khác 

nữa, cho nên nhiều khi áo ngoài bị tuột mất mà không cảm thấy. 

Hồi đó, tu sĩ rất thành kính, có ngƣời trì giới không giữ tiền bạc, 

vậy mất cà-sa rồi thì lấy gì để thay thế? Trƣớc tình trạng này, mọi 

ngƣời họp lại để đƣa vấn đề ra giải quyết. Một vị đề nghị dùng cái 

vòng móc để giữ áo cà-sa thì cà-sa không bị tuột ra nữa. Ðề nghị 

này đƣa ra đƣợc mọi ngƣời tức khắc vỗ tay tán thƣởng và sau đó 

thông qua, từ đó áo cà-sa của các tăng Trung quốc mới có vòng 

móc. Về sau các Tỳ-kheo  Trung-hoa thƣờng hay ra ruộng trồng 

trọt, đắp y đi lại thật là phiền phức nên bình thƣờng thì không đắp 

y,  trừ lúc  thƣợng  đƣờng  hay  quá  đƣờng  mới  đắp.  Sau  này  mọi 

thứ đều qua loa, thậm chí lên điện hay quá đƣờng, cũng không 

đắp y nữa. Ngƣời ta nói "quen rồi thì thành lệ," bây giờ ngƣời ta 

coi không đắp y là bình thƣờng, còn đắp y mới là kỳ quặc. 

Các  tăng  sĩ  thuộc  Tổng-hội  Phật-giáo  Pháp-giới  vẫn  theo  tác 

phong cũ nên họ đắp y một cách thƣờng xuyên nhƣ lúc xƣa. Các 

Tỳ-kheo và Tỳ-kheo-ni chỉ trích chúng ta lập dị. Chúng tôi không 

tranh biện với ai, quý vị bảo chúng tôi đúng, chúng tôi vẫn đắp y 

mà bảo chúng tôi không đúng chúng tôi cũng vẫn đắp y. 

60 

Ông  A-nan  hỏi  Phật  câu:  "Khi  Phật  ở  tại  thế,  chúng  con  ở  cùng 

với  Phật,  khi  Phật  nhập  Niết-bàn  rồi  chúng  con  phải  ở  với  ai?" 

Phật đáp: "Sau khi ta nhập diệt rồi, tất cả đệ tử của ta phải trú tại 

tứ niệm xứ." Tứ niệm xứ là bốn nơi: thân, thọ, tâm, pháp. 

1.  Quán  thân  bất  tịnh.   Thân  thể  con  ngƣời  nếu  để  lâu  chẳng 

chịu  tắm  rửa,  tất  toát  ra  mùi  hôi  hám.  Cho  dù  tắm  rửa,  nhƣng 

thân có chín lỗ, chuyên bài tiết những thứ chẳng sạch, nhƣ mắt 

có ghèn, mũi có nƣớc mũi, miệng có đờm  rãi, tai có dáy tai,  rồi 

các thứ thuộc tiểu tiện và đại tiện, nghĩa là thân thể chúng ta quả 

là vô cùng ô uế. Vậy mà sao ngƣời ta lại coi nhƣ là một thứ quý 

giá, cho đeo vào thân nào ngọc, nào vàng bạc, các thứ châu báu, 

hoặc lấy nƣớc hoa, phấn thơm bôi vào, há có khác gì đem hƣơng 

hoa, vật quý để trang hoàng cho cái nhà xí vậy! Quý vị nên hiểu 

rằng,  thân  thể  của  mỗi  ngƣời  chúng  ta  là  một  cái  nhà  xí,  trong 

ruột toàn chứa những vật bài tiết thuộc về đại tiểu tiện, có cái gì 

mà chúng ta phải luyến tiếc nó quá đáng nhƣ vậy? Lúc tuổi trẻ thì 

cơ thể cùng các bộ phận trong thân còn biết nghe lời ta, đến lúc 

già chúng đều bãi công, đầu thì váng, mắt thì hoa, miệng lƣỡi khó 

khăn, tay chân lập cập, rồi trăm thứ bệnh phát sinh, nhƣ vậy cái 

thân này còn đáng tiếc nữa sao? Bởi vậy chúng ta nên nhận cho 

thật rõ cái thân này là bất tịnh, là chẳng trƣờng cửu, để đừng có 

điên đảo vì nó. 

2.  Quán thọ  là  khổ.   Thọ nghĩa  là  cảm  thọ.  Ðừng  nên  cho  rằng 

hƣởng thọ là một sự khoái lạc, kỳ thực hƣởng thọ chẳng có gì là 

hay,  "thọ khổ thì hết khổ, hƣởng phƣớc thì tiêu  hết phƣớc," thà 

thọ cái khổ, đủ khổ rồi thì hết khổ. Nếu quả mình đƣơng hƣởng 

phƣớc, thì nên tiếc cái phƣớc mà chớ hƣởng tận phƣớc. 

61 

3.  Quán  tâm  vô  thường.   Tâm  là  niệm  niệm  vô  thƣờng,  niệm 

niệm dời đổi. 

4.  Quán  pháp  vô  ngã.   Quán  mọi  pháp  đều  không  có  bản  thể, 

không có tự tánh, không có cái "ngã" trong đó. 

Chúng  ta  y  theo  tứ  niệm  xứ  mà  hành  trì,  ắt  cái  chấp  ngã  của 

chúng ta sẽ dần dần bị phá, chấp pháp cũng không và dễ đi tới 

sự khai ngộ. Tại sao chúng ta không thể chứng ngộ? Chẳng qua 

là vì còn chấp trƣớc, chƣa buông bỏ, thấy cái gì cũng có cái ta ở 

đấy, cái nhà lớn này là của ta, cái máy bay kia, thuyền máy kia, 

ngân hàng kia cũng là của ta, từ sớm đến tối cái gì cũng của ta, 

của ta, của ta . . . đến lúc chết, hai tay buông xuôi, chẳng có gì 

mang theo đƣợc. 

Nhân sanh nhất trƣờng mộng 

Nhân tử mộng nhất trƣờng 

Mộng lý thân vinh quý 

Mộng tỉnh tại cùng hƣơng 


Triêu triêu tại tác mộng 

Bất giác mộng hoàng lƣơng 

Mộng trung nhƣợc bất tỉnh 

Uổng tác mộng nhất trƣờng. 

Dịch nghĩa là:  

Khi sống, một giấc mộng 

Khi chết, mộng một giấc  

62 

Trong mộng thấy vinh hiển 

Tỉnh mộng ở xóm nghèo  

Sớm sớm lại nằm mộng 

Chẳng hay mộng kê vàng 

Trong mộng không tỉnh giấc, 

Uổng thay giấc mộng vàng. 

Bởi vậy chúng ta cũng đừng chấp trƣớc một cách thái quá, phải 

mau mà tu hành, học tập Phật pháp, tìm kiếm pháp môn liễu sanh 

thoát tử. Có câu nói "bể khổ không bờ, quay đầu là bến," do đó 

không nên chìm nổi mãi trong bể khổ, biết tới ngày nào mới đƣợc 

giải thoát. 

Cuối cùng Ngài A-nan hỏi Phật: "Khi Phật ở tại thế, các Tỳ-kheo 

xấu do Phật điều phục họ, khi Phật nhập Niết-bàn rồi, chúng con 

phải  đối  xử  với  họ  nhƣ  thế  nào?  Có  giam  họ  và  xử  phạt  họ 

chăng?" Phật đáp: "Không cần! Sau khi ta nhập Niết-bàn rồi, đối 

với  các  Tỳ-kheo  xấu,  các  ông  dùng  pháp  'mặc  tẫn'  để  hoán  cải 

họ. Sao gọi là mặc? Mặc là im lặng, không có giảng giải gì thêm 

với họ. Tẩn là gì ? Nghĩa là mọi ngƣời không đƣợc trao đổi, quan 

hệ gì với họ. Hãy dùng sự "im lặng" của đại chúng để giải hóa họ. 

Phàm  gặp  phải  hạng  Tỳ-kheo  xấu,  không  biết  đạo  lý,  lấy  chánh 

làm tà lấy tà làm chánh, hoặc không phân biện thị phi đen trắng, 

không hiểu đúng Phật pháp, thì đừng giao tiếp, đừng nói chuyện 

với họ, đừng để ý tới họ, thì nên coi nhƣ họ không có, nhƣ vậy 

lâu  dần  họ  sẽ  tự  phản  tỉnh,  họ  sẽ  nhận  ra  rằng  những  điều  họ 

hành động lâu nay chẳng đúng với Phật pháp, và từ đó cải tà quy 

chánh, y giáo phụng hành. 

63 

Khi Phật tại thế cũng có Tỳ-kheo bất thiện, nay thời đại chúng ta 

đã  cách  xa  với  ngày  Phật  nhập  Niết-bàn  rồi,  vậy  chẳng  hiểu  số 

Tỳ-kheo bất thiện có nhiều hay không. Chúng ta không nên cùng 

với  số  đó  tranh  luận,  bởi  họ  không  nói  chuyện  đạo  lý  chuyện 

nhân quả, lại còn bài xích nhân quả. Ta không thể cùng họ tranh 

mà phải dùng tâm nhẫn nại đối phó, và nhẫn nại thì cứ để mặc 

họ, vậy là thực hành đúng nhƣ  ý nghĩa lời phó  chúc thứ tƣ của 

Phật cho chúng đệ tử. 

Trƣớc đây, tôi cƣ ngụ tại Hƣơng Cảng 12 năm (1948-1962), tới 

năm 1962 tôi mới đi Mỹ. Ở Hƣơng Cảng khá lâu nhƣ vậy, nhƣng 

tôi  chẳng  làm  đƣợc  điều  gì  hữu  ích.  Nay  từ  bên  Mỹ  trở  về,  tôi 

nguyện  kết  chút  pháp  duyên  với  các  vị  phụ  lão  cùng  các  huynh 

đệ đồng bào tại Hƣơng Cảng, do đó tôi muốn thực sự cống hiến 

Phật pháp tới tận tâm khảm các vị, có vậy tôi mới an lòng. Hơn 

nữa giới thanh niên trong thời đại này, sống nay không biết mai, 

tinh thần rất khẩn trƣơng, bởi vậy họ phải lo sao cho chân đứng 

vững vàng, chớ không phải cứ khôn lanh, tham cái tiện nghi nhỏ, 

khoái lạc nhất thời mà phóng tâm buông thả. Ở chỗ nào chúng ta 

cũng nên an phận và khép mình trong quy củ, không đƣợc buông 

lung. Phải hiểu rõ nhân quả, không sai lầm nhân quả, nhƣ ngƣời 

xƣa đã nói: "gieo nhân lành gặp quả lành, gieo nhân ác gặp quả 

ác,"  "giết  cha  của  ngƣời  thì  ngƣời  giết  cha  mình,  giết  anh  của 

ngƣời  thì  ngƣời  giết  anh  mình,"  và  "trồng  dƣa  đƣợc  dƣa,  trồng 

đậu đƣợc đậu." Nghe qua thì là đơn giản nhƣng nhân quả là nhƣ 

vậy.  Tôi  hy  vọng  thanh  niên  chúng  ta  nên  ráng  đi  học,  trong 

tƣơng lai sẽ mƣu cầu hạnh phúc và an ninh cho xã hội chớ không 

nghe  theo  một  số  điên  cuồng,  đầu  óc  hồ  đồ,  sống  phiêu  lƣu 

không  chủ  định.  Phải  trở  thành  một  cá  nhân  tốt,  nếu  có  một 

ngƣời tốt thế giới lại thêm đƣợc một phần thanh tịnh. Bởi đâu mà 

64 

thế giới này vẫn chƣa bị hủy diệt? Vì còn có ngƣời tốt. Ngƣời tốt 

chính  là  ánh  sáng,  là  chánh  khí,  là  sanh  mạng,  là  nguồn  năng 

lƣợng của thế giới. Bởi lý do thế giới hiện nay đƣơng ở vào một 

vị  thế  tối  nguy  hiểm,  nếu  chúng  ta  không  cải  biến  đƣợc  cái  tác 

phong điên cuồng của chúng ta, thế giới càng ngày càng hƣ hoại, 

tƣ tƣởng nhân loại mỗi ngày một thiên lệch. Tôi mong mỏi rằng 

tất cả thanh niên chúng ta có thể kiếm ra đƣợc kim chỉ nam của 

đời mình chớ không hùa theo trào lƣu mà phiêu bạt để làm kẻ tội 

nhân của xã hội. 

Trong  thời  gian  sáu  ngày  thuyết  pháp,  nếu  tôi  có  nói  điều  gì 

không đúng, hy vọng quý vị lƣợng tình cho. Tôi cũng hy vọng chƣ 

vị trƣởng lão ở Hƣơng Cảng, các đại đức cao tăng chỉ giáo cho. 

Nếu điều tôi nói là đúng, quý vị thử nghiệm coi, nếu cho rằng tôi 

nói sai, quý vị cứ coi nhƣ không nghe gì hết, bởi vì tôi là kẻ bất 

học vô thuật, những điều nói ra đã từng đắc tội với ngƣời không 

ít, xin lƣợng thứ cho. Tôi cũng mong vị cƣ sĩ mời tôi đến thuyết 

pháp, đƣợc kiện khang, gặp mọi sự cát tƣờng, vạn sự nhƣ ý, bồ-

đề tăng trƣởng, sớm thành Phật đạo. Số là tôi vốn nguyện rằng: 

"Những  ai  đến  tham  gia  pháp  hội,  gia  đình  sẽ  đƣợc  an  lạc,  họ 

hàng hòa mục, mọi sự hanh thông. Ngƣời vô bệnh thì vĩnh viễn 

sẽ không bệnh, ngƣời có bệnh nghe pháp xong thì bệnh sẽ tiêu 

trừ." Tôi hy vọng chƣ Phật và chƣ Bồ-tát hoàn thành nguyện lực. 

Tôi cũng hy vọng tất cả mọi ngƣời đƣợc mạnh khỏe, sớm thành 

Phật đạo. 

Năm 1968, tôi ở San Francisco. Lúc đó có một số các nhà khoa 

học, địa chất học, các chuyên viên nghiên cứu về tƣơng lai v.v... 

họ  đều  tiên  đoán  rằng  đến  ngày  4  tháng  4  năm  1968  sẽ  xảy  ra 

một trận động đất lớn tại San Francisco, đất sẽ chìm xuống biển, 

65 

"ruộng dâu biến thành biển xanh," các cƣ dân tại đây sẽ có dịp về 

chầu  Long  vƣơng  dƣới  biển.  Ðã  có  rất đông  bà  con  dọn  đi  đến 

các tiểu bang khác. Một số đệ tử của tôi đến hỏi tôi phải làm cách 

nào? Hồi đó tôi nói với họ rằng: "Chỉ cần tôi ở San Francisco một 

ngày, tôi cũng không chịu để nơi đây xảy ra động đất." Bởi vậy từ 

1968  đến  nay,  chƣa  thấy  có  trận  động  đất  nào.  Bảo  rằng  có, 

nhƣng  chỉ  là  động  đất  nho  nhỏ  mà  thôi.  Có  điều  tôi  đã  rời  khỏi 

San Francisco, nên tôi chẳng quản tới nữa, bởi lời nguyện của tôi 

là  "tôi  đến  địa  phƣơng  nào,  nhất  định  nơi  đó  đƣợc  bình  an  vô 

sự." 

Có  một  lần,  tôi  đến  Nữu-ƣớc.  Gặp  đúng  lúc  mƣa  tuyết  lớn,  mà 

bắt  buộc  chúng  tôi  phải  đi  đến  chùa  Ðại  Thừa.  Tôi  bèn  nói  với 

một  ngƣời  đệ  tử  nhƣ  sau:  'Trên  đƣờng  đi  tôi  không  cho  phép 

tuyết  rơi,  nếu  nhƣ  có  chuyện  tuyết  rơi,  tôi  phải  phạt  anh  quỳ 

trƣớc Phật bốn mƣơi chín ngày, không cho ăn, không cho uống, 

không cho cả đại tiểu tiện," làm cho vị đệ tử này hết sức hãi sợ. 

Quả nhiên, trên khoảng đƣờng lộ chúng tôi đi qua, chu vi cỡ ba 

dặm không có tuyết rơi, còn ngoài ba đặm đó tuyết vẫn rơi đều. 

Riêng  tôi,  đức  không  đủ  để  cảm  phục  ngƣời,  đạo  không  đủ  để 

giáo hóa ngƣời, chẳng có tƣ cách làm sƣ phụ của các vị. Nhƣng 

nay  quý  vị  đã  quy  y  Tam  Bảo,  nhất  định  là  phải  phát  nguyện 

thành Phật. "Phàm ai đã quy y với tôi, nếu chẳng thành Phật thì 

tôi cũng chẳng thành Phật," đó là lời nguyện của tôi. Quý vị là đệ 

tử của Tam Bảo, thì ai đánh ta ta phải nhẫn, ai mắng ta ta cũng 

nhẫn, sƣ phụ của quý vị thì chẳng dám làm gì ngoài việc cúi đầu, 

đâu  đâu  cũng  chịu  lép  vế,  chớ  không  chiếm  tiện  nghi  đối  với 

ngƣời khác. Cho nên, đã là tín đồ Phật giáo, quý vị chớ có gây sự 

66 

phiền  phức,  để  cho  lụy  dến  sƣ  phụ  quý  vị  không  thành  Phật 

đƣợc. 



Hằng Lai Pháp-sƣ 

Phật giáo tại Mỹ mới bắt đầu hƣng khởi, nên tại Vạn Phật Thành 

mỗi ngƣời trong chúng ta phải nghĩ tới trách nhiệm làm cho Phật 

pháp hƣng thịnh. Tôi thì chuyên phụ trách về vật liệu xây cất. Có 

một  hôm  tôi  lái  chiếc  xe  chở  hàng  cũ  đi  hơn  160  dặm  để  mua 

dầu. Trên đƣờng về, các thùng dầu chất đầy trên xe, tính ra hơn 

150 gallons (600 lít). Chở dầu thì rất kỵ lửa, đụng lửa thì thiêu rụi 

hết, con đƣờng núi mà tôi chạy xe lại rất nhỏ hẹp, gập ghềnh khó 

đi. Rủi lúc đó bình điện của chiếc xe hàng cũ kỹ đột nhiên bắt lửa, 

lửa  bắn  tứ  tung  lên  trên  các  thùng  dầu,  tiếng  nổ  nhƣ  lựu  đạn 

truyền  tới  tai  tôi.  Tôi  quay  ra  sau  nhìn,  thì  rõ  là  nguy  hiểm  vô 

cùng, nếu vô tình chạm mạnh thì nổ tung cả ngƣời và xe. Tôi vội 

vàng cho xe ngừng lại bên lề đƣờng. Trong lúc đƣơng nguy cấp, 

có  một  vị  làm  quản  lý  công  viên  thấy  vậy  tức  khắc  đem  cho  tôi 

một bình chữa lửa, dập đƣợc ngay chỗ cháy cho nên không dẫn 

tới sự kinh hoàng. Sự tình xảy ra, từ đầu đến cuối, không quá 30 

giây. Tôi cảm thấy đúng là Phật và Bồ-tát đã gia hộ tránh cho tôi 

qua đƣợc tai nạn hiểm nghèo. Những sự tích kỳ diệu này ghi lại 

rất nhiều tại Vạn Phật Thành, thật là mầu nhiệm không thể nghĩ 

bàn! 



67 

Mỗ pháp-sƣ 

Hôm  nay  chúng  tôi  tới  Hƣơng  Cảng  mua  sắm  các  thứ.  Xe  buýt 

mà  chúng  tôi  đi  nhờ  suýt  nữa  bị  nạn  đụng  xe.  Tại  Vạn  Phật 

Thành có rất nhiều ngƣời bị tai nạn xe hơi, nhƣng tất cả đều may 

mắn, rủi hóa may. Cƣ sĩ Quả Châu (David Rounds) có một lần bị 

đụng xe, xe nát mà ngƣời an toàn, nguyên nhân là ông ta niệm 

chú Lăng Nghiêm. 

Lại có một lần cƣ sĩ Quả Tôn lái xe ở ngoại thành đụng phải một 

con nai, lúc đó ông ấy cho rằng con nai chắc chắn phải chết, và 

xe thì hƣ hại. Có dè đâu con nai ở dƣới xe, liền đứng dậy và bỏ 

chạy còn xe thì vẫn chạy tốt. Nguyên nhân là đƣơng lúc đó ông 

niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. Ngài là vị cứu khổ cứu nạn. Tại Vạn 

Phật Thành, chúng ta chuyên thờ phụng Quán Thế Âm Bồ Tát, tu 

pháp môn Ðại bi, và Vạn Phật Thành cũng là đại bản doanh của 

Ngài nữa. Tuy nhiên, không phải Quán Thế Âm Bồ Tát chỉ cứu độ 

riêng  cho  một  địa  phƣơng  nào,  mà  trong  khắp  hƣ  không  pháp 

giới Quán Thế Âm Bồ Tát đều nghe tiếng kêu mà đến cứu độ. 

Ngày 14 tháng 12 năm 1981 



Bạch Vũ Trụ 

Băng thiên tuyết địa, vô số điều tế trùng, đống tệ thả chập miên, 

tĩnh  lý  quan  sát,  động  trung  thẩm  đế,  long  tranh  hổ  đấu  thƣờng 

du hý, quỷ khốc thần hào ảo hóa kỳ, chân thực nghĩa tuyệt ngôn, 

bất  tƣ  nghị,  đƣơng  tiến  xu,  đại  tiểu  mẫn,  nội  ngoại  phi,  vi  trần 

biến,  pháp  giới  châu,  hốt  luân  cá  viên  dung,  hỗ  tƣơng  vô  ngại, 

68 

song  quyền  đả  phá  hƣ  không  cái,  nhất  khẩu  thôn  tận  sát  hải 

nguyên, đại từ bi phổ độ, lƣu huyết hãn, bất hƣu tức. 

Hôm nay tôi muốn cùng quý vị giảng bài Vũ Trụ Bạch. Tại sao gọi 

là Vũ trụ Bạch? "Vũ" tƣợng trƣng cho bốn phƣơng và hai hƣớng 

thƣợng và hạ. "Trụ" là bao quát từ cổ chí kim, vũ trụ hợp lại chính 

là  thế  giới,  gọi  bằng  một  tên  khác.  Bài  này  cùng  với  bài  "Mãn 

Giang Hồng" của Nhạc Phi cũng na ná tƣơng ƣng với nhau. Năm 

xƣa Nhạc Phi cùng với quân Kim đại chiến, máu nhuộm Trƣờng-

giang, do đó  ông làm bài  "Mãn  Giang  Hồng," còn truyền lại đến 

ngày nay. Còn bài "Vũ Trụ Bạch" đƣợc làm tại chùa Kim Sơn ở 

San Francisco. Cái vũ trụ trắng này chẳng phải chỉ riêng có giang 

bạch, sông trắng, mà toàn thể vũ trụ đều là trắng cả. Sao lại nói là 

vũ trụ trắng vậy? Số là Kim Sơn Thánh Tự cũng giống nhƣ một 

cái hộp tuyết lớn, băng giá. Trong phạm vi nhỏ thì cả chùa là một 

tòa nhà lạnh lẽo, còn trong phạm vi lớn thì có thể nói rằng cả cái 

thế giới biến thành mầu trắng, không có một mầu đen nào, và từ 

đó có đề của bài này. 

Năm 1972, chùa Kim Sơn từng  cử hành  pháp  hội lần đầu,  tụng 

Lục Ðại Minh chú. Pháp hội kéo dài liền bảy ngày đêm, có chừng 

hơn sáu mƣơi ngƣời tham gia, ngày đêm 24 giờ thay nhau niệm 

sáu chữ "Án ma ni bát di hồng." Mục đích để làm gì? Cầu nguyện 

cho hòa bình thế giới, hóa giải bớt hoặc miễn trừ tai nạn cho thế 

giới. Số là thời đó có tiếng đồn loan truyền rằng San Francisco sẽ 

bị  tai  nạn  động  đất  lớn,  cho  nên  mọi  ngƣời  rất  là  thành  tâm  trì 

tụng  Lục  Ðại  Minh  chú,  cầu  cho  không  xảy  ra  tai  nạn,  cho  nên 

ngày  đêm  liên  tục  luân  phiên  niệm  tụng,  quyết  cùng  thiên  ma 

ngoại đạo giao đấu một phen không lơ là. Tất cả đều tinh tấn vô 

cùng, tôi tuy không tham gia, chỉ ở đàng sau đôn đốc mọi ngƣời, 

69 

nhƣng tôi cảm thấy hết sức vừa lòng. Ai ai cũng tu trì một cách 

nghiêm túc, không biết mỏi mệt, tinh thần thì phấn khởi khiến cho 

tôi vô cùng thỏa mãn. Ðối với tôi, điều vui nhất là tất cả đều tu và 

điều  làm  tôi  không  hài  lòng  hơn  cả  là  các  đệ  tử  của  tôi,  nhất  là 

giới xuất gia, không chịu dụng công, cốt làm hƣ dối để che mắt. 

Ðây là điều tôi khinh tởm nhất, điều tôi không bao giờ tha thứ. 

Bởi  vậy  khi  kỳ  pháp  hội  bảy  ngày  hoàn  tất,  tôi  viết  bài  "Vũ  Trụ 

Bạch" để làm kỷ niệm, nay tôi xin mang ra giảng để quý vị nghe. 

Hay  hoặc  dở, tôi  không  quan  tâm,  mà  tôi cũng không  rõ, tôi  chỉ 

biết là tôi đã viết ra, vậy thôi. Câu thứ nhất là : 

Băng thiên tuyết địa -Trời băng đất tuyết: Kim Sơn Thánh Tự, tuy 

chẳng  có  tiếng  tăm  trên  thế  giới,  nhƣng  ở  đất  Mỹ  ai  cũng  biết. 

Kim Sơn Thánh Tự là một tòa tuyết, đất tuyết trời băng, lạnh lẽo 

băng  giá;  chẳng  những  chùa  lạnh,  ngƣời  cũng  lạnh.  Mọi  ngƣời 

đến  chùa  đều  than:  "-!  Ngƣời  ở  chùa  Kim  Sơn  quá  lạnh  nhạt, 

chẳng thấy có chút gì ấm áp cả." Cho nên, đến Kim Sơn Thánh 

Tự ai cũng đều thất vọng, và quả là không có gì để ngƣời ta hy 

vọng,  bởi  ở  đây  tất  cả  đều  lạnh  lùng  băng  giá.  Côn  trùng  cũng 

chết  vì  lạnh.  Cho  nên  dùng  chữ  "băng"  tức  là  lạnh.  "Tuyết  địa," 

bởi tuyết tƣợng trƣng cho cái lạnh nhất. 

Vô  số  điều  tế  trùng  đống  tệ  -vô  số  con  trùng  nhỏ  bị  chết  lạnh: 

Không biết là có bao nhiêu những con trùng nhỏ bị lạnh mà chết. 

Trùng  nhỏ  là  kể  cả  các  vi  khuẩn  trong  cơ  thể  chúng  ta,  chúng 

sống  nhờ  vào  các  sinh  tố  A,  B,  C,  nhƣng  tại  nơi  này,  ngƣời  ta 

không  những  không  có  sinh  tố  A,  B,  C  mà  còn  phải  dụng  công 

trong  không  khí  lạnh  lẽo,  sao  không  làm  cho  chúng  chết  lạnh? 

Tuy  nhiên,  chúng  không  bị  tận  diệt,  vậy  mới  có  câu:  "Thả  chập 

miên,"  vừa  ẩn  náu  ngủ.  Mùa  đông  trời  lạnh,  các  loại  côn  trùng 

70 

tạm thời ẩn náu nằm yên dƣới lòng đất, ngủ trong mùa đông gọi 

là chập miên. 

Tĩnh lý quan sát -trong tĩnh lặng quan sát: Chính trong thời gian 

mà mọi thứ đều lặng lẽ, đầu óc cũng tĩnh lặng, không có thất tình 

lục dục quấy động, chỉ nhất tâm chuyên chú niệm Án-ma-ni bát di 

hồng,  Án-ma-ni  bát  di  hồng...  xả  thân  niệm,  thì  trong  khoảnh 

khắc, bừng giác ngộ, quan sát, quan sát. 

Ðộng  trung  thẩm  đế  -trong  động  xét  kỹ:  Niệm  chú  thì  có  lúc  đi 

niệm, có lúc ngồi niệm. Trong lúc niệm không dứt, gặp động thì 

tâm  rành  rọt  thẩm  định  một  cách  kỹ  càng  ý  nghĩa  Phật  pháp. 

Cảnh giới lúc đó nó sẽ hiện. -! Rồng đã đến, hổ cũng đã đến! 

Long tranh hổ đấu thƣờng  du hý  -rồng tranh hổ đấu thƣờng vui 

đùa: Rồng thì bay lƣợn trên mây, hổ thì xuyên rừng băng núi. Tới 

đƣợc  những  chỗ  này  mà  du  hí  thì  thật  là  vui.  Những  cảnh  giới 

nhƣ thế mà hiện ra trƣớc mắt có thể làm cho hoa mắt chúng ta, 

bởi  vậy  mới  nói  "long  tranh hổ  đấu  thƣờng  du  hí." Ðây  chính  là 

cảnh giới hiện ra trong sự tĩnh lặng. 

Quỷ khốc thần hào ảo hóa kỳ -Quỷ khóc thần gào ảo hóa kỳ diệu: 

Có  quỷ  khóc  ở  đấy,  khóc  rằng:  "A!  Tôi  chết  một  cách  oan  uổng 

lắm! Mau niệm Phật cho tôi đi! Siêu độ, siêu độ cho tôi đi! Xin từ 

bi!  Ðừng  nổi  nóng  với  tôi!"  Quỷ  khóc  nhƣ  vậy  đó.  "Thần  hào," 

nghĩa  là  ở  đấy  thần  cũng  gào  thét,  thét  rằng:  "Mặc  kệ  nó,  Nó 

mang  tội  nhiều  lắm  đó!"  Ôi!  Hãy  coi  đó!  Hai  bên  đấu  pháp  nhƣ 

vậy, biết bên nào nói phải, bên nào nói trái, khiến chúng ta cũng 

phải hồ đồ. Có điều, quỷ khóc, thần gào, lạ kỳ nhƣ vậy chỉ là ảo 

hóa, hƣ dối, không thực, cho nên nói "ảo hóa kỳ." Vậy thì, cái gì 

là chân thực đây? 

71 

Chân  thực  nghĩa  tuyệt  ngôn  -nghĩa  chân  thực  lời  nói  hết:  Cái 

nghĩa  chân  thực  thì  chẳng  có  gì  có  thể  nói  ra  đƣợc.  Nhƣ  câu: 

"Bổn lai không một vật, lấy gì bám bụi trần." Ðây chính là nghĩa 

chân thực, cho nên nói "tuyệt ngôn." 

Bất tƣ nghị -chẳng nghĩ bàn: Chẳng thể tƣởng tƣợng đƣợc, tâm 

chẳng thể nghĩ ra, lời chẳng thể bàn tới. 

Ðƣơng  tiến  xu  -phải  bƣớc  tới:  Tuy  nhiên,  quý  vị  vẫn  phải  tiến 

bƣớc một cách dũng mãnh để tinh tấn tu hành. Quý vị chẳng thể 

dừng  bƣớc,  lạc  vào  chỗ  "ngoan  không,"  bảo  rằng  cái  gì  cũng 

chẳng có, thành ra chẳng còn nghĩ suy, coi nhƣ vậy là xong rồi! 

Buồn ngủ thì cứ ngủ, đói thì cứ ăn, rồi tới khi lâm chung mới ôi 

thôi! than ôi! Ðó là sự lầm lẫn, để cho ngày tháng qua một cách 

phí hoài. Còn phải tiến bƣớc, dũng mãnh đi tới nữa. 

Ðại  tiểu  mẫn  -lớn  nhỏ  diệt:  Lớn  nhỏ,  tất  cả  đều  tiêu  tan,  cái  gì 

cũng chẳng còn. 

Nội ngoại phi-trong ngoài không phải: Chẳng trong chẳng ngoài, 

cũng chẳng phải ở giữa, đó là nghĩa chân thực. 

Pháp  giới  châu-pháp  giới  trọn  vẹn:  Ta  thử  coi,  pháp  giới  to  lớn 

nhƣ vậy, mà không có thứ gì mà không biểu hiện sự chân thực. 

Pháp giới châu nghĩa là pháp giới trọn vẹn. 

Hốt  luân  cá  viên  dung-cái  viên  dung  nguyên  lành:  Hốt  luân  là 

nguyên  lành,  cái  thể  nguyên  lành  thì  không  chỗ  nào  thiếu;  viên 

dung là viên dung vô ngại, hoàn chỉnh không hƣ xấu. 

Hỗ  tƣơng  vô  ngại-hai  bên  không  ngại:  không  chƣớng  ngại  với 

nhau, cái nghĩa chân thực đó là một, cũng là vô lƣợng, vô lƣợng 

72 

là một, một là vô lƣợng, một và số nhiều, hai bên không chƣớng 

ngại với nhau. 

Song quyền đả phá hƣ không cái-hai nắm tay phá màn hƣ không 

trùm: Dùng hai nắm tay đấm thủng màn hƣ không che trùm. Quý 

vị  nghĩ  hƣ  không  cũng  có  màn  che  ƣ?  Dù  hƣ  không  không  che 

phủ,  nhƣng  hãy  phá  cho  hƣ  không  tan  vụn,  cả  hƣ  không  cũng 

chẳng  còn.  Hƣ  không  chẳng  còn  thì  đâu  có  màn  che?  Sao  còn 

nói lấy song quyền phá thủng màn hƣ không che phủ? Ðây cũng 

là  ý  nghĩa  trong  câu  vừa  nói  trên  "bổn  lai  không  một  vật,  lấy  gì 

bám bụi trần." 

Nhất khẩu thôn tận sát hải nguyên-Một hớp nuốt tận sát hải: Há 

miệng nuốt trọn tất cả thế giới nhiều nhƣ số vi trần trong sát hải, 

thế giới này thế giới kia, quốc độ này, quốc độ kia, vô lƣợng các 

quốc  độ.  Vậy  là  biến  thành  yêu  quái  rồi  sao?  Nếu  yêu  quái  mà 

làm đƣợc thế, thì quá hay rồi, chỉ sợ không làm nổi. Ý nghĩa câu 

này  là  nói  khả  năng  buông  bỏ  bất  cứ  mọi  thứ,  giải  thoát  hẳn, 

không  còn  gì  trở  ngại,  nuốt  trọn  cả  thế  giới,  cho  nên  mới  nói 

"song  quyền  đả  phá  hƣ  không  cái,  nhất  khẩu  thôn  tận  sát  hải 

nguyên." 

Ðại từ bi phổ độ-lòng từ bi rộng lớn độ khắp: Cho niềm vui là từ, 

gỡ  cái  khổ  cho  ngƣời  là  bi.  Làm  dậy  tâm  từ  một  cách  vô  điều 

kiện, vận dụng tâm bi trong tinh thần đồng thể-cái tinh thần ta và 

ngƣời là một thể (hƣng vô duyên chi từ, vận đồng thể chi bi), cho 

nên mới nói "đại từ bi." Bây giờ lấy tâm đại từ bi đó độ khắp các 

chúng sanh, chẳng phải độ riêng một cá nhân, cũng chẳng phải 

độ  riêng  những  ngƣời  có  duyên  với  ta.  Ðối  với kẻ  vô  duyên, tối 

tăm  ƣơng  ngạnh,  cũng  dấy  lòng  từ  bi  dùng  mọi  phƣơng  pháp 

giáo hóa, mang hết chân thành, vận dụng tinh thần đồng thể và 

73 

tâm thƣơng xót để hóa độ, bố thí rộng rãi sự yêu thƣơng, chừng 

nào chƣa độ đƣợc thì chƣa ngƣng nghỉ, vậy mới nói câu: "Ðại từ 

bi phổ độ." 

Lƣu  huyết  hãn-chảy  máu,  mồ  hôi:  Ðem  hết  tâm  huyết  giáo  hóa 

chúng sanh. 

Bất  hƣu  tức-chẳng  nghỉ  ngơi:  Nghĩa  là  không  kể  ngày  đêm,  tận 

tâm  kiệt  lực,  không  có  lúc  nào  nghỉ  ngơi.  Chẳng  sợ  khổ,  chẳng 

sợ khó, chỉ biết dấn thân bƣớc tới, không biết lùi. 

Trên đây là những lời bình giảng bài Vũ Trụ Bạch. 

Ngày 7 tháng 2 năm 1982 tại Kim Luân Thánh Tự, Los Angeles 



Mất Thân Ngƣời, Vạn Kiếp Chẳng đƣợc Lại 

Hôm  nay  nói  chuyện  về  ý  nghĩa  Sám  hối  trong  đạo  Phật.  Chƣ 

Phật và chƣ vị Bồ-tát không nhìn vào lỗi của chúng sanh, chúng 

sanh  nếu  có  lỗi  và  tự  làm  ngơ  đi,  Phật  cũng  chẳng  để  ý  tới. 

Nhƣng  tự  mình  đã  tạo  nên  nghiệp  tội  thì  tới  lúc  nghiệp  chín,  tự 

mình sẽ lãnh đủ quả báo. Chúng sanh giác ngộ thì ít mà mê mờ 

thì  nhiều;  sáng  suốt  thì  ít,  ngu  si  thì  nhiều.  Cho  nên  chúng  sinh 

nào  sáng  suốt,  giữ  phép  tắc,  sẽ  không  làm  những  chuyện  điên 

đảo. Những chúng sanh chân chánh giác ngộ cũng không có tà tri 

tà kiến, nghĩa là hiểu biết và nhận thức sai lầm. Trong chốn biển 

khổ mênh mông, không biết đâu là bờ bến, chúng sanh ra đời rồi 

chết,  chết  rồi  lại  sanh,  quẩn  quanh  luân  chuyển  trong  vòng  lục 

đạo, cũng giống nhƣ ngày nay nói về các công xƣởng hóa học: 

một linh tánh lớn có thể bị phân chia biến thành những linh tánh 

74 

nhỏ và ngƣợc lại, linh tánh nhỏ lại có thể kết hợp hóa thành linh 

tánh lớn. 

Bởi  lý  do  trên,  khi  một  cá  nhân  đầu  thai  thành  kiếp  thú,  chẳng 

phải  chỉ  làm  một  loại  thú  vật  mà  còn  có  thể  phân  thành,  ngựa, 

trâu,  dê,  gà,  chó,  heo,  những  loại  thú  tƣơng  đối  có  thân  hình 

không nhỏ, và linh tánh của chúng cũng có chút điểm thông minh. 

Một  cá  nhân  có  thể  biến  thành  bảy  loại  thú,  thì  trong  quá  trình 

chia cắt về thân thể sẽ có hiện tƣợng "phân linh," mà đã phân linh 

thì  linh  tánh  càng  giảm  bớt,  càng  phân  ra  càng  giảm  đi.  Thí  dụ 

ngựa đầu thai biến thành gà vịt, rồi lại biến ra nhỏ hơn nữa. Một 

con ngựa lại có thể biến ra bảy  con vịt và bảy con gà v.v.. Linh 

tánh  bớt  đi  chừng  nào  thì  càng  ngu  thêm  chừng  ấy,  trăm  ngàn 

vạn kiếp chƣa dễ khôi phục lại. Bởi cớ gì? Bởi vì đã có sự phân 

khai, nhƣ trong  quá trình phân tích đƣợc thực hiện trong phòng 

thí  nghiệm  hóa  học,  có  sự  phân  ra  từng  bộ  phận,  từng  thành 

phần.  Một  cá  nhân  đầu  thai  thành  loài  muỗi  bởi  nguyên  do  tâm 

địa  quá  độc  ác,  lòng  tham  không  đáy,  chỉ  muốn  hút  máu  của 

ngƣời  khác.  Tâm  tƣởng  đó  còn  tồn  tại  nên  mới  biến  thành  loài 

muỗi,  để  chuyên  việc  hút  máu.  Tuy  linh  tánh  đã  bị  hóa,  nhƣng 

vẫn còn lại chút ít, có nhƣ vậy chúng mới biết theo ngƣời mà hút 

máu, ngoài ra không biết gì khác nữa. Muỗi hành động bởi tâm 

tham,  lấy  cái  đó  duy  trì  sanh  mạng,  đó  là  nhân  duyên  của  loài 

muỗi. 

Loài kiến càng thì sao? Loại này bẩm sanh ham ăn. Một cá nhân 

nếu  biến  thành  thân  kiến  thì  phải  hóa  ra  tới  tám  vạn  bốn  ngàn 

con.  Quý  vị  đã  thấy  loài  muỗi,  hàng  đàn,  hàng  đàn  nhƣ  vậy. 

Kiếng càng thì từng ổ, từng ổ, đông không kể xiết. Theo nguyên 

75 

tắc  "tánh  hóa  linh  tàn,"  nên  thân  phận  loài  kiến  rất  là  nhỏ  nhoi, 

sức vóc chẳng có bao nhiêu. 

Lại  nói  tới  loài  ong  mật,  chúng  rất  giỏi  lấy  trộm,  tội  ăn  cắp  của 

chúng nhiều lắm, nguyên do vì kiếp trƣớc chúng có lỗi không giữ 

giới  cấm  về  trộm  cƣớp.  Ðối  với  loài  muỗi,  loài  kiến,  kiếp  trƣớc 

của chúng cũng vậy, không trì giới trộm cƣớp. Tuy nhiên loài ong 

còn nặng hơn cho nên chúng rất giỏi nghề ăn trộm mật. Mật của 

ngƣời ta, nếu không trông coi, không có ong thợ hay ong mật ở 

đấy canh gác, thì hết đàn ong mật nọ  đến đàn ong mật kia kéo 

đến hút cho kỳ hết mật. Ong thích các đồ ngọt, cho nên ong lấy 

mật  về,  làm  tổ,  tích  trữ  mật  tại  ngân  hàng  của  chúng.  Tổ  ong 

chính là ngân hàng của loài ong đó. 

Bởi vì ong chỉ biết rằng loài ong sinh sống bằng mật, đƣờng, cho 

nên chúng phải xây tổ để trữ mật, tựa nhƣ ngƣời ta phải để dành 

tiền  vậy.  Tuy  nhiên,  chúng  cứ  việc  tích  trữ  mật,  tích  trữ  cho  nó 

nhiều,  rồi  cuối  cùng  mật  bị  ngƣời  ta  lấy  mất.  Vì  lý  do  gì?  Bởi 

chúng phạm giới cấm về tội đạo tặc, của lấy về bất thiện thì của 

đi  ra  cũng  vậy,  cái  gì  mà  lúc  lấy  về  không  đƣợc  quang  minh 

chánh đại, thì rốt cuộc cái đó sẽ mất tiêu. 

Ðem các thí dụ về ba loại động vật tí hon này để nghiên cứu, tức 

là các loài muỗi, ong và kiến, chúng ta mới thấy rõ là không nên 

phạm các giới cấm sát sanh, đạo tặc, tà dâm, nói dối. Giới cấm 

uống  rƣợu  cũng  vậy.  Số  là  uống  rƣợu  vào  thƣờng  hay  tạo  nên 

những hành động hồ đồ. Hồ đồ nhƣ thế nào? Nguyên có một vị 

đã thọ ngũ giới, và y giữ giới rất cẩn thận, nhƣng có một hôm y 

nẩy ra ý muốn uống rƣợu. Y tự bảo mình rằng: "Trong năm giới 

thì sát sanh, đạo tặc, tà dâm, nói dối đều là trọng yếu, còn nhƣ 

giới  về  rƣợu  thì  quá  bình  thƣờng,  giữ  giới  này  mà  làm  gì?  Giới 

76 

này là thừa. Thôi! Từ nay không giữ giới về uống rƣợu nữa. Ta đi 

uống chút rƣợu chơi." Nói rồi, y đi mua một bình rƣợu về, rót ra 

uống một mình. Y cảm thấy uống nhƣ vậy mà không có đồ nhắm 

thì cũng vô vị, bèn đi ra kiếm một cái gì để làm mồi rƣợu. Ðúng 

lúc đó y thấy một con gà của hàng xóm chạy qua, y có ý nghĩ nhƣ 

sau: "Ðây có lẽ là Bồ-tát giúp cho ta món đồ nhắm này!" 

Quý vị thấy! Ý nghĩ của y quả là xằng bậy, tà tri tà kiến! Y bắt lấy 

con  gà  đó,  giết  đi  để  ăn  thịt,  tức  là  y  đã  phạm  giới  sát  sanh  và 

đạo tặc. Sau đó ngƣời hàng xóm kiếm gà đi ngang qua thì y đã 

uống say, lại còn trả lời một cách lung tung: "Chẳng thấy gà nào 

hết!" Vậy là y đã phạm giới cấm về nói dối. Y thấy ngƣời phụ nữ 

này khá xinh đẹp, y phạm thêm tội cƣỡng dâm. 

Các  vị  hãy  lƣu  ý!  Nguyên  do  chỉ  vì  uống  chút  rƣợu  mà  đến  nỗi 

phạm  cả  năm  giới  nhƣ  vậy.  Hãy  xem  mấy  đứa  nhỏ  retarded  (si 

ngốc), chúng đều từ các nẻo thú vừa đầu thai lên làm ngƣời, nên 

chúng không có trí huệ. Tuy từ linh tánh nhỏ biến ra linh tánh lớn, 

khôi phục lại kiếp ngƣời, nhƣng vì ở trong cảnh giới thú vật quá 

lâu, nên trí huệ  bị lu mờ, cho nên kiếp này không những không 

biết nói, cũng không biết nghe, thì nói gì tới vấn đề giữ quy tắc. 

Bởi các lý do đó mọi ngƣời phải nhận cho rõ ngũ giới là điều thiết 

yếu.  Mỗi  một  giới  có  năm  vị  thiện  thần  ủng  hộ,  nếu  không  giữ 

giới, các vị thần sẽ bỏ đi, nhƣờng chỗ cho năm ác ma. Phạm giới 

thì  ác  ma  tới,  không  phạm  giới  ác  ma  không  tới.  Tại  sao  ma 

không tới? Bởi vì đã có các thiện thần hộ trì, do đó chúng ta nên 

đặc biệt giữ giới cho cẩn thận. Chẳng giữ giới tức chẳng tu hành, 

biết giữ giới tức có thể y giáo phụng hành, tức khiến chúng ta có 

đƣợc trí huệ chân chánh, không bao giờ điên đảo, không bao giờ 

xẩy ra chuyện ăn mặn và phá giới. Cho nên ngƣời tu đạo phải tự 

77 

khắc phục đƣợc mình trong từng giờ từng khắc, khéo mà khống 

chế bổn thân, căn cứ trên sáu căn mà hạ công phu. Nhƣ khi mắt 

đối diện với sắc thì bị sắc trần chuyển - tức bị lung lạc, tai nghe 

âm thanh bị thanh trần chuyển, lƣỡi nếm vị bị vị trần chuyển, mũi 

ngửi hƣơng bị hƣơng trần chuyển, thân thể bị xúc trần chuyển, ý 

thì bị pháp trần chuyển - có nghĩa là bị sáu tên giặc ở sáu cửa lôi 

đi, làm cho linh khí ở bên trong chúng ta bị cƣớp mất. Nếu quý vị 

không bị chuyển, linh tánh không bị mất, cái đó ngƣời ta nói là trí 

huệ. 

Bài kệ nói rằng:  

Nguyện tiêu tam chƣớng trừ phiền não 

Nguyện đắc trí huệ chân minh liễu 

Phổ nguyện tội chƣớng tất tiêu trừ 

Thế thế thƣờng hành Bồ-tát đạo. 

Tam  chƣớng  tức  là  nghiệp  chƣớng,  báo  chƣớng,  phiền  não 

chƣớng. Nghiệp chƣớng gồm những nghiệp thiện ác mà chúng ta 

đã tạo tác từ kiếp trƣớc, nay hiện thành những chƣớng ngại mà 

chúng ta gặp trong kiếp này; các sự việc không xứng ý đến với 

chúng  ta  đều  phát  sanh  từ  các  loại  nghiệp  chƣớng  đó.  Báo 

chƣớng  là  các  loại  khổ  báo  gồm  cảnh  địa  ngục,  quỷ  đói,  súc 

sanh. Có câu: "Giả sử trăm ngàn kiếp, nghiệp gây ra chẳng mất, 

khi  nhân  duyên  hội  ngộ,  lại  lãnh  đủ  quả  báo,"  bất  cứ  mình  tạo 

nghiệp  gì,  thì  sẽ  lãnh  quả  báo  về  nghiệp  ấy,  không  có  cách  gì 

thoát đƣợc nghiệp đó. Cho nên lại có câu: "Mọi thứ mang không 

đƣợc, duy nghiệp đƣợc tùy thân." Kiếp trƣớc ta làm sai nhân quả, 

kiếp  này  ta  lãnh  quả,  nhƣ  vậy  gọi  là  báo  chƣớng.  Phiền  não 

78 

chƣớng  gồm  tham  dục,  sân  khuể  (tức  giận)  và  ngu  si.  Mỗi  cá 

nhân đều có phiền não riêng của từng ngƣời, ngƣời có ít, ngƣời 

có nhiều. Nhƣ không có phiền não, tức không có tham sân si, vậy 

đáng  là  bậc  thánh  nhân.  Nếu  nhƣ  chƣa  dứt  hết  vô  minh,  gốc 

phiền  não  vẫn  còn  tồn  tại,  nó  sẽ  tùy  lúc,  tùy  cảnh  ngộ  mà  phát 

khởi,  lúc  đó  cái gì  cũng  quên,  khiến  ngƣời  ta  có  thể  làm  những 

chuyện  thƣơng  luân  bại  lý  trái  lƣơng  tâm.  Phiền  não  mà  không 

trừ bỏ sẽ làm chƣớng ngại căn Bồ-đề, do đó có câu: "Ngọn lửa 

lăn tăn, thiêu rụi rừng Bồ-đề," bất luận tu hành đến đâu mà phiền 

não  không  đoạn  trừ, thì  cái  gì  cũng  là  giả  tạm.  Bởi  đó,  tại  ngay 

cửa sáu căn, ta đừng để cho ngoại cảnh chuyển đổi, mà chính ta 

phải  chuyển  đổi  ngoại  cảnh,  phải  biến  phiền  não  thành  Bồ-đề, 

biến sanh tử thành Niết-bàn. Ta phải ý thức rõ cái "túi da hôi thối" 

này, cái nhục thể kết hợp với thần thức mà ta coi cuộc hôn phối 

sẽ  mãi  mãi  bền  vững;  nhƣng,  đến  phút  chót  nó  cũng  sẽ  bỏ  ta, 

cùng ta ly khai luôn. Mình cũng không biết sẽ đi về đâu. Tu đạo là 

để  làm  gì?  Chính  là  để  chuẩn  bị  lúc  nhục  thể  sắp  sửa  phân  ly, 

chúng ta biết chúng ta sẽ đi đâu, mà không bị cái túi da hôi này 

khống chế, chúng ta đi về trong sự tự do. Vì cái đó mà ta tu đạo. 

Muốn  cho  thành  tựu  đạo  nghiệp,  chúng  ta  phải  thâu  nhiếp  thân 

tâm một cách thƣờng xuyên, từng bƣớc y theo quy củ phép tắc, 

không để cho ngoại cảnh tại các cửa lục căn lôi kéo. Lúc đó, quý 

vị  đã  có  định  lực  rồi.  Có  định  tức  có  thể  phát  huy  trí  huệ.  Tuy 

nhiên quý vị phải nhớ rằng định là do sức mạnh của giới mà sanh 

ra, mà  giới  lại là  "chƣ  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành,"  hy 

sinh tiểu ngã và hoàn thành công đức tu tập tinh thần đại ngã, đó 

là Phật pháp chân chánh, là tông chỉ của tôi. Các vị hãy thử theo 

tôi học tập. 



79 

Bổn Phận của Một Tín đồ Phật-giáo 

Chúng ta không gặp may mắn, sanh vào thời mạt pháp, cách xa 

với thời đức Phật. Nay lại xuất gia, nếu chỉ khoác áo theo Phật, 

ăn nhờ cửa Phật, lấy Phật làm chiêu bài, ca theo Phật điệu, thâu 

đồ  đệ,  nhận  đồ  cúng  dƣờng,  rồi  bầy  ra  dƣới  trƣớng  nào  hàng 

xuất gia, nào cƣ sĩ tại gia, nêu cao danh là đệ tử của Phật, thực 

ra đó chỉ là những kẻ ham danh háo lợi, để lụy cho Phật giáo, làm 

bại hoại Phật giáo, là tội đồ của Phật giáo đó! 

Tại  làm  sao  Phật  pháp  bị  suy  đồi?  Bởi  chúng  ta  không  chịu  tu, 

không nghiêm chỉnh giữ giới luật, không thực lòng tu tập cho thân 

tâm  thanh  tịnh.  Pháp  vốn  là  một  thứ  không  hình,  không  tƣớng, 

không thể, tất cả là do hành vi của con ngƣời mà biểu hiện ra mọi 

thứ thiện ác, xấu đẹp. Tâm của chúng sanh nếu hƣớng thiện, mọi 

ngƣời nếu giữ năm giới, tu thập thiện, bộ mặt của thế giới sẽ trở 

nên hiền hòa, tƣơi tốt, đó mới là chánh pháp chân thực. Còn nhƣ 

tâm  chúng  sanh  hƣớng  tới  điều  ác,  cả  một  bầu  tham  sân  si  sẽ 

làm ô nhiễm hƣ không, khiến chánh pháp bị hãm trong mầu hắc 

ám,  nhƣ  vậy  thì  còn  pháp  gì  để  nói  nữa.  Bổn  thân  của  pháp 

không có thủy, hay mạt, chỉ vì hành vi chánh tà  của con ngƣời, 

nên mới nói có thủy có mạt. Trạng huống này há chỉ lấy cái tâm 

hổ  thẹn  mà  có  thể  cứu  vãn  đƣợc  chăng?  Phải  chấn  chỉnh  cái 

nguy cơ. Chúng ta vô luận là ngƣời xuất gia hay tại gia, nếu đã là 

đệ tử của Phật thì phải đem thân mình làm gƣơng, không chịu ở 

phía sau mọi ngƣời, hết sức cố gắng cứu nguy Phật pháp. Tất cả 

chúng ta phải đồng tâm hiệp lực, làm cho Phật giáo xán lạn, hƣng 

thịnh, thức tỉnh thế giới khiến cho nhân loại hiểu thấu Phật pháp, 

tin theo Phật giáo và sùng kính Phật giáo. 

80 

Các vị thiện tín! Năm xƣa đức Phật đƣợc cả ngƣời và trời cung 

kính cúng dƣờng, trông thấy nhƣ vậy, chúng ta phải tự lấy làm hổ 

thẹn. Ngày nay, có một số, kể cả các cƣ sĩ tại gia, không coi các 

tăng sĩ ra gì cả, họ coi ngƣời xuất gia nhƣ hạng "quỷ thần, kính 

nhi  viễn  chi,"  đó  cũng  là  một  hiện  tƣợng  của  thời  nay.  Cho  đến 

một số nhân sĩ trong xã hội, tƣơng đối có hiểu biết, hay nói tới số 

trí  thức,  số  học  giả,  họ  lại  càng  coi  thƣờng  ngƣời  xuất  gia.  Họ 

nhận thấy rằng tăng sĩ không nắm vững giáo lý Phật pháp, không 

có trí huệ chân chánh, nói lời vu vơ, gạt gẫm. Nay chúng ta lấy đó 

để cảnh giác, phát thành nguyện lớn, lập chí vững, dốc một lòng 

nghiên cứu giáo lý, giữ nghiêm chỉnh giới luật, gắng gỏi tu hành, 

biến cải thời mạt pháp thành thời chánh pháp. Chỉ cần chúng ta 

đi những bƣớc chắc chắn trên con đƣờng tu tập và hành đạo, thì 

có  lo  gì  chúng  ta  không  chứng  quả!  Chứng  quả  rồi,  thì  ở  đâu 

chúng  ta  cũng  có  thể  dựng  cờ  pháp,  thổi  còi  hiệu  pháp,  nổi  hồi 

trống pháp, rồi có thể hoằng dƣơng Phật giáo ngay tại những nơi 

chƣa có pháp, đủ khiến cho ngƣời ta khởi lòng tin Phật. Bởi vậy 

cho nên chúng ta phải tinh cần, quyết tu tập giới định huệ, diệt tắt 

tham sân si, và chứng ngộ Phật quả là mục tiêu của tất cả chúng 

ta. 

Chứng quả là chứng nghiệm cái gì đây? Ngƣời đã chứng quả thì 

không có tâm tham, cũng không có tâm sân, cũng không có tâm 

si. Ba độc là tham sân si đều bị tiêu diệt. Tại bất cứ lúc nào, vô 

luận  nghịch  cảnh  nào,  hoặc  bị  phỉ  báng,  hoặc  đƣợc  tán  dƣơng 

vinh  hiển,  họ  vẫn  giữ  một  vẻ  an  nhiên  tự  tại,  tựa  nhƣ  không  bị 

các duyên bên ngoài lôi kéo, tƣ thái nhƣ nhƣ, hồn nhiên sinh hoạt 

trong niềm thanh tịnh của giới hạnh. Ðối với họ, mọi giới luật đều 

chẳng còn mang vẻ gò ép, bởi lẽ hành động của họ đã từng hòa 

đồng với tịnh giới. Ngƣời đã chứng quả có định lực chân chánh, 

81 

do đó hƣ danh lợi lộc chẳng hấp dẫn họ, cho dù ngƣời khác có 

đánh chửi cũng không làm cho tâm họ kích động, phát ra những 

lời nói bất thiện. Cũng đừng mong nghe đƣợc những giọng quát 

tháo hung ác của họ, bởi ba con rắn độc tác quái (tham, sân, si) 

không còn nữa. Ngƣời đã chứng quả có trí huệ chân chánh, sự 

tình gì họ nghe qua cũng hiểu hết, vấn đề gì đến tay họ, họ cũng 

trực  diện  giải  quyết.  Ai  đến  với  họ,  nhìn  ngay  họ  đã  biết  rõ  căn 

cơ, muốn gạt họ quý vị cũng chẳng lọt đƣợc cặp mắt thông tuệ 

của họ. Ngƣời đã khai ngộ chứng quả rồi, có thể ví nhƣ mặt trời 

ban mai giữa bầu không trung tinh khiết, có thể ví nhƣ vừng trăng 

trong vắt lơ lửng giữa trời bát ngát không gợn mây, nhƣ làn nƣớc 

trong mặt hồ xuân, nhƣ những bông sen xanh biếc trong sƣơng 

sớm. Trong tâm của họ, trong khóe mắt, trong lời nói, không bao 

giờ chứa đựng cái gì là ác nhân, ác sự, ác ngữ; chỉ cần gặp họ, 

thân  cận  họ,  chẳng  cần  nói  năng,  kẻ  lành  cũng  trở  thành  bực 

thánh, kẻ ác thành ngƣời lành. Ngƣời đã chứng quả, họ có sẵn 

oai  lực  chiêu  cảm  nhƣ  vậy,  mà  họ  lại  chẳng  khác  gì  chúng  ta 

trong sinh hoạt hàng ngày. 

Chúng  ta  mang  danh  là  đệ  tử  của  Phật,  không  thể  thoái  thác 

trách nhiệm mà phải đứng ra gánh vác để phục hƣng giáo pháp. 

Ðừng có lấy cớ là thời mạt pháp mà chẳng chịu tu hành! Vậy chớ 

tại sao chúng ta lại theo đạo Phật? Lại còn cắt ái ly gia nữa? Cái 

đó chẳng phải tự dối mình sao? Tự mình coi thƣờng chính mình 

sao? Ðây mới chính là một sự hồ đồ, điên đảo, một hạng bại hoại 

trong Phật giáo, một tội đồ! Tôi đã từng phát nguyện nhƣ sau: Tôi 

đến địa phƣơng nào thì tại nơi đó chánh pháp phải trụ thế, chớ 

không  thể  là  mạt  pháp.  Tuy  hồi  đó  Phật  đã  từng  cảm  khái  than 

rằng trong tƣơng lai sẽ tới thời mạt pháp, nhƣng nguyên nhân là 

do  ngƣời  tạo  tác  mới  sanh  ra  mạt  pháp,  vậy  thì  đƣơng  nhiên 

82 

cũng  có  thể  lấy  sức  ngƣời,  để  chuyển  mạt  pháp  thành  chánh 

pháp.  Nếu  quả  thực,  mỗi  đệ  tử  của  Phật,  tại  gia  cũng  nhƣ  xuất 

gia,  nƣơng  theo  lời  dạy  mà  phụng  hành,  siêng  tu  các  thứ  pháp 

môn, sinh hoạt trong giới luật mà Phật đã chế ra, y chiếu các kinh 

điển  của  Phật  mà  hành  trì,  hiểu  rõ  minh  bạch  ý  nghĩa  lời  Phật 

dạy, thực hành những lời mà chƣ Tổ đã xiển dƣơng, nhất loạt noi 

theo ba tạng Kinh, Luật, Luận đã chỉ thị, thì lấy đâu ra mạt pháp 

nữa? Làm gì có cái lý là không thể khai ngộ chứng quả? Giả thiết 

nhƣ  mình  không  làm  theo  các  điều  vừa  kể,  đi  ngƣợc  với  đạo 

chẳng hạn, lƣời biếng, bạ đâu thì theo đó, ham danh ham lợi, làm 

chùa lớn để hƣởng thụ, nhƣ vậy chẳng biến ra mạt pháp thì cũng 

là điều lạ. 

Chúng  ta  dám  bỏ  sanh  mạng  mà  cầu  đạo  vô  thƣợng,  hy  sinh 

sanh  mạng  để  làm  rạng  rỡ  Phật  giáo,  cải  tiến  Phật  giáo.  Phật 

giáo  đã  từng  trải  qua  biết  bao  thời  đại  trào lƣu,  khó  tránh đƣợc 

tình trạng không thích ứng với chúng sanh ở một nơi nào đó, vậy 

cho  nên  chúng  ta  phải  khéo  léo  dùng  phƣơng  tiện  mà  châm 

chƣớc,  mà  cải  thiện,  mỗi  đệ  tử  Phật  phải  tích  cực  bắt  tay  vào, 

nhất là đối với các vị xuất gia phải hiểu rõ không thể coi thƣờng. 

Nói đến đây, tôi nghĩ rằng nhất định sẽ có ngƣời đặt nghi vấn, tại 

sao ngƣời nào không tham sân si là ngƣời đã chứng quả. Nay đề 

cập tới sự trọng yếu của tham sân si, tôi hãy lấy những hình ảnh 

rất là thông tục nhƣng dễ hiểu, nói ra cho quý vị nghe. Tham tâm 

đó chính là dục niệm, cái tâm dâm dục. Không có tham tâm, tức 

là  dứt  khỏi  dục  niệm;  không  có  dục  niệm,  tức  là  không  có  tâm 

dâm dục nữa. Nam nữ gặp nhau tiếp xúc với nhau, lúc đó vọng 

tƣởng sẽ không nổi lên, không những dục niệm không sanh, luôn 

cả các phản ứng sinh lý cũng không phát sinh nữa, căn tính trai 

83 

gái  không  giao  động,  lúc  đó  mới  gọi  là  dứt  đƣợc  thực  sự  dục 

niệm, và tâm tham không còn nữa. 

Quý vị chớ có lấy làm kinh ngạc khi thấy tôi nói hết ra một cách 

trắng trợn nhƣ vậy, bởi vì thiên kinh vạn quyển, ba tạng mƣời hai 

phần kinh, đến tận cùng thì cũng chỉ nói tới vấn đề này thôi. Nếu 

chẳng có vấn đề "dục," thì kinh điển gì cũng chẳng cần thiết, mọi 

thứ pháp đều "không," mọi thứ pháp đều "nhƣ." Bởi vì có vấn đề 

đó, chúng ta mới phải tu. Nếu quý vị chẳng thể nào bỏ ái và đoạn 

dục,  thì  dù  có  xuất  gia  tu  đến  tám  vạn  đại  kiếp,  cũng  uổng  phí 

công  phu,  hoài  ngày  tháng,  ở  trong  chốn  đạo  ăn  cơm  chùa  mà 

tạo nghiệp. Nếu chấm dứt ái dục, trừ dâm tâm, mới thực sự hết 

tâm tham, không có tham ắt không có phiền não. Vậy tới khi nào 

thì  bỏ  đƣợc  tâm  tham  đây?  Tất  nhiên  phải  phá  đƣợc  vô  minh, 

mới  đoạn  trừ tâm  tham  đƣợc.  Lý  do  các  vị  Bồ-tát  tu  hành  dũng 

mãnh và tinh tấn, chính là để phá trừ một phần vô minh, chứng 

đƣợc một phần pháp thân, tới khi chứng đƣợc quả vị Ðẳng giác 

thì mới đem hết vô minh diệt trừ để chứng quả vị Phật. Tâm tham 

là một trong ba độc rất khó đoạn trừ. Chúng ta lúc mới phát tâm 

tu  hành,  thì  cái  làm  chƣớng  ngại  sự  dụng  công  của  chúng  ta 

chính  là  tâm  tham  dâm,  nam  thì  ham  nữ,  nữ  thì  ham  nam,  một 

vấn  đề  căn  bản.  Kinh  Lăng-nghiêm  nói  rất  rõ:  "Tâm  dâm  không 

trừ,  trần  ai  chẳng  ra  khỏi,"  nhƣ  chẳng  muốn  trừ  tâm  tham  dâm 

mà lại mong thành Phật đạo, thì chẳng khác gì lấy cát nấu lên để 

làm cơm ăn, một chuyện không thể xẩy ra đƣợc. 

Bây giờ tôi lại nói về tâm sân. Tâm sân cũng là phiền não, không 

có  tâm  sân  chẳng  phải  là  không  có  phiền  não,  nhƣng  lấy  công 

phu tu hành, cải biến phiền não thành tâm Bồ-đề, lấy lửa vô minh 

biến  thành  nƣớc  trí  huệ,  dùng  nƣớc  trí  huệ  tƣới  tẩm  mầm  non 

84 

Bồ-đề,  thì  tƣơng  lại  sẽ  có  Phật  quả  Bồ-đề.  Nếu  lửa  vô  minh 

không  diệt  đƣợc,  nƣớc  trí  huệ  sẽ  không  sinh  ra,  thì  không  kết 

đƣợc quả Bồ-đề. Quý vị! Hy vọng tất cả mọi ngƣời đặc biệt chú ý 

lắng nghe, ghi nhớ vào thửa ruộng a-lại-da thức của mình để tùy 

thời thọ dụng. Quý vị cũng đồng thời quay về xét lại khoảng thời 

gian bao năm học Phật pháp, nghe kinh, lạy Phật, tụng chú, ngồi 

thiền,  ngày  ngày  tinh  tấn,  vậy  tại  sao  chƣa  đạt  đƣợc  công  phu 

đoạn dục? Nếu chƣa đạt đƣợc, thì phải gấp rút siêng tu giới định 

huệ.  Nếu  đã  đạt  đƣợc  trình  độ  đoạn  dục,  cũng  còn  phải  tu  giới 

định huệ.  Quý vị đã nghe kinh Hoa Nghiêm, trên mỗi phẩm đều 

có  nói  tới  các  vị  Bồ-tát  trong  hƣ  không  khắp  pháp  giới  chuyên 

hành Bồ-tát đạo, mà không quên tu giới định huệ, ba món vô lậu 

học này. Các vị Bồ-tát, chẳng tiếc sanh mạng mình, đi khắp nơi 

giáo hóa chúng sanh, không biết mỏi mệt, không nghỉ ngơi, cũng 

không thoái chuyển. Chúng ta mới xuất gia đƣợc ít ngày, đã nghĩ 

tới chuyện hƣởng thụ, đúng là một việc đáng thƣơng xót, một sự 

điên đảo, hạt giống của mạt pháp vậy. Phàm là đệ tử Phật, phải 

lấy sự hƣng suy của Phật giáo làm trách nhiệm của mình, nhất là 

các vị xuất gia phải đứng ra đảm đƣơng việc lớn. Ai ai cũng nghĩ 

nhƣ  thế,  lo  gì  Phật  pháp  chẳng  đƣợc  hoằng  dƣơng  lớn  rộng! 

Chẳng qua vì ngƣời nọ đẩy cho ngƣời kia, rồi riêng mình thì đóng 

cửa  lại  khuếch  trƣơng,  phát  triển  riêng  thế  lực  của  mình,  tất  cả 

chuyện  hƣng  suy  của  Phật  giáo  gác  ra  ngoài,  nói  lời  vô  trách 

nhiệm, anh trông vào tôi, tôi trông vào anh. Ðây là một tình huống 

chuyện  chung  không  ai  lo,  anh  nhìn  tôi,  tôi  nhìn  anh,  hoặc  là, 

chẳng phải chuyện của tôi, cứ ném ra tức khắc có ngƣời lo. Ai ai 

cũng  nghĩ  chuyện  lùi  bƣớc,  làm  cho  Phật  giáo  chìm  đắm  trong 

bầu tử khí, bảo sao Phật giáo chẳng tới lúc mạt? Kỳ thực nguyên 

nhân là ai nấy đều vị kỷ, trong lòng đầy tự tƣ tự lợi. Nếu chẳng tu 

85 

hành, trên thì không cầu Phật pháp, dƣới không độ chúng sanh, 

không hạ công phu làm Phật sự, mà còn lƣời biếng, thoái lui, cái 

đó mới khiến cho Phật pháp tới chỗ mạt thời mà tiêu vong. Các vị 

thiện tín! Chúng ta đã rõ câu chuyện nhƣ vậy nên tôi mong rằng 

tất cả chúng ta vì Phật sự mà tận tâm tận lực hộ trì. Ðể tự cứu tự 

độ chúng ta phải dũng mãnh tinh tấn học tập Phật pháp. Tất cả 

chúng  ta  đồng  tâm  hiệp  lực  làm  cho  Phật  giáo  mỗi  ngày  một 

hƣng  thịnh,  lớn mạnh  rực  rỡ,  khiến  chánh  pháp  còn  trụ mãi  với 

thế gian, rạng rỡ nhƣ khi Phật còn tại thế vậy. 

Nói  tới  tu  hành,  tôi  nhận  thấy  đối  với  ngƣời  xuất  gia,  điểm  thứ 

nhất là không nên lân la nơi quyền quý giầu sang. Ðiểm thứ nhì là 

không nên luôn luôn hƣớng ra ngoài để hóa duyên. Thứ ba là mọi 

sự việc không nên cầu duyên ở ngƣời. Tại Kim Sơn Thánh Tự có 

câu đối nhƣ sau:  

Ðống tử bất phan duyên, 

Ngạ tử bất hóa duyên, 

Cùng tử bất cầu duyên. 

Tùy duyên bất biến, 

Bất biến tùy duyên. 

Dịch nghĩa: 

Chết lạnh không phan duyên, 

Chết đói không hóa duyên, 

Chết nghèo không cầu duyên. 

Tùy duyên chẳng đổi, 

86 

Chẳng đổi tùy duyên. 

Ðó  là  ba  tông  chỉ  của  chúng  ta,  và  tôi  hy  vọng  tất  cả  các  đệ  tử 

xuất  gia cũng tán đồng  tông chỉ  ấy, và cùng khuyến khích  nhau 

nhất định làm theo cho đúng. Thêm nữa, chúng ta lại cùng nhau 

lập ba đại nguyện:  

1. Xả mạng vi Phật sự-Vì Phật sự quên thân mình: đã là tín đồ 

Phật giáo lại là thành phần xuất gia, chúng ta không thể đứng yên 

mà  nhìn  Phật  pháp  suy  đồi  và  để  ngƣời  ta  khinh  thị.  Thà  mang 

sanh  mạng  này  để  trùng  quang  Phật  giáo,  lấy  chánh  pháp  cứu 

nguy cho thế giới trong lúc tàn khốc này, khiến tất cả chúng sanh 

đƣợc sống trong sự hòa bình an lạc. 

2. Tạo mạng vi bổn sự-Tạo mạng là bổn phận : chúng ta vốn là 

phàm phu tục tử, nhƣng chúng ta có thể biến cải gốc phàm phu 

để thành kẻ thánh nhân. Cổ nhân nói: "Ngƣời quân tử có cái học 

tạo mạng, mạng do ta lập ra, phƣớc do ta cầu, họa phƣớc không 

có  cửa,  chỉ  do  ngƣời  chiêu  lấy,"  đó  là  lời  của  Lão-tử,  nếu  nhận 

thấy câu ấy có lý, chúng ta có thể lấy để tham khảo. Nếu lời nói 

ra không hợp đạo lý thì chúng ta chẳng chấp ngƣời đã nói ra. 

3. Chánh mạng vi Tăng sự.  Ðại sƣ Thái-Hƣ nói: "Chánh mạng 

là việc của tăng sĩ;" gọi là chánh mạng, chẳng phải là nói về cái 

tính mạng, nhƣ khi ngƣời ta đổ máu hy sinh, mà ý nghĩa ở đây là 

sự  cải  cách.  Truyền  thống  các  tùng  lâm  còn  để  lại  tất  cả  thanh 

quy. Cái gì hay, cố nhiên chúng ta phải bảo tồn, nhƣng cũng có 

những quy tắc hủ lậu, hoặc không còn thích ứng với thế giới ngày 

nay  thì  chúng  ta  có  thể  tùy  theo  nhu  cầu  thực  tế  mà  mạnh  dạn 

sửa đổi. Pháp là cái chết cứng, con ngƣời là cái sống động, hà 

tất  chúng  ta  phải  tử  thủ  không  cho  nó  biến  đổi?  Thấy  cái  gì  sai 

87 

trong quá khứ, cái gì cần trừ bỏ, chúng ta đều phải bỏ đi, lý luận 

nào thiếu chính xác, chúng ta đều phải sửa lại. Tóm lại, những gì 

liên  quan  tới  sự  hƣng  thịnh  của  Phật  giáo,  thì  phải  làm  tới  chớ 

không thể cẩu thả, do dự không quyết. 

Tức sự minh lý,  

Minh lý tức sự.  

Nghĩa là gặp sự thì hiểu lý, hiểu lý gì thì thực hiện lý ấy, lấy cái đó 

làm nguyên tắc, để  

Truyền thừa mạch huyết tâm truyền của các Tổ sư.  

Ai nấy đều thiết thực bắt tay vào, chỉ nên nói hai phần mà hành 

động cụ thể thì tới ba phần, nếu nhƣ mình có thể tin đƣợc mình 

thì ngƣời khác nhất định sẽ bắt chƣớc theo. Kẻ xuất gia nếu làm 

hết bổn phận của mình nhƣ vậy, Phật giáo từ đó mà chấn hƣng, 

mạt pháp sẽ chuyển ra chánh pháp. Tôi muốn khẳng định rằng: 

"Kim Sơn Thánh Tự còn một ngày, thì cũng còn một ngày chánh 

pháp ở với thế gian." Hiện nay, Phật giáo mới tới các nƣớc Tây 

phƣơng, thì điều cần thiết là phải có chánh pháp, phải có thánh 

nhân, do đó chúng ta phải mau mau tạo điều kiện để có sự chứng 

quả  của  thánh  nhân.  Phàm  là  đệ  tử  của  Phật,  không  cứ  tại  gia 

hay xuất gia, tất cả đều nên lập chí tu, làm nên bậc thánh. 

Thời gian mới tới nƣớc Mỹ, tôi đã từng mang những tâm nguyện 

lớn: Tôi tự hỏi tôi đến Tây phƣơng để làm gì? Tôi muốn đến đây 

làm ngƣời thợ nặn tƣợng, tôi muốn nặn thành Phật sống, thành 

Bồ-tát sống, thành Tổ sƣ sống. Trong quá khứ đã không làm nên 

chuyện gì, nay tôi muốn làm việc tế thế, cứu nhân. Tôi còn muốn 

đem hết mọi chúng sanh trên thế giới này biến thành Phật sống, 

88 

thành  Bồ-tát  sống,  thành  Tổ-sƣ  sống.  Có  ngƣời  bảo  tôi  làm 

không nổi, phát tâm nguyện nhƣ vậy là quá ngông cuồng, tôi cho 

rằng  nhất  định  tôi  làm  đƣợc.  Nếu  không  biến  cải  đƣợc  hết  các 

chúng sanh trên thế giới này thành Phật sống, Bồ-tát sống,Tổ sƣ 

sống, tôi nguyện sẽ vĩnh viễn không thành Phật. Chính hiện nay 

tôi đƣơng tích cực làm công tác đó. Quý vị tin cũng vậy mà không 

tin cũng vậy, đó vẫn là mục tiêu của tôi. Quý vị không thấy tôi đã 

độ  không  ít  các  thanh  niên  nam  nữ  Tây  phƣơng  vào  cửa  Phật 

sao? Khó độ là các giới trẻ nam nữ ngƣời Mỹ, quý vị không thấy 

họ  đã  cạo  râu  cắt  tóc  xuất  gia  hay  sao?  Ðây  chỉ  là  bƣớc  đầu, 

chƣa có gì là lạ. Rồi tất cả chúng sanh đều nối  bƣớc nhau đến 

với Phật, vào nhà của Phật. 

Tôi nghĩ nhất định phải có ngƣời hoài nghi: Không có phiền não 

thì  thành  thánh  nhân  sao?  Ðúng  nhƣ  thế.  Nhƣng,  phiền  não 

không dễ gì đoạn trừ, cho nên Bồ Tát Phổ Hiền đã từng nói qua: 

". . . Cho đến vì phiền não không thể cùng tận, đại nguyện của tôi 

cũng  không  cùng  tận."  Tuy  nhiên,  chúng  ta  có  thể  phát  nguyện: 

"Phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn,"  chúng  sanh  vô  tận,  hƣ 

không vô tận, phiền não vô tận, nhƣng nguyện lực của chúng ta 

cũng có thể vô tận. Mục đích chúng ta tu hành là cầu nhất thiết 

chủng trí, nhất thiết trí, nhƣ trí huệ nhiệm mầu của đức Phật, lấy 

trí huệ bát-nhã phá vô minh, tức ba độc, chuyển phiền não thành 

Bồ-đề, thành đại trí huệ, lúc đó thì thật không còn phiền não nữa 

và thành bậc thánh. 

Lửa  vô  minh  rút  cuộc  là  gì?  Nói  một  cách  rất  đơn  giản,  rất  gọn 

gàng thì nó chính là tâm dâm dục của tình tham ái nam nữ. Loại 

tâm niệm đó mà khởi động, thì không ai nói giỏi đƣợc, không có 

pháp  nào  mà  chế  ngự  nó.  Cho  nên  biết  bao  nhiêu  ngƣời  bị 

89 

vƣớng trong cảnh hồ đồ, tạo ra những việc hồ đồ, có thể nói rằng 

một lần sai sẩy, tức thành cái hận thiên thu, không phƣơng cách 

nào cứu vãn. Khi hai phái nam nữ đƣơng trong thời kỳ luyến ái, 

nếu nhƣ ai có hỏi họ, tại sao lại thƣơng anh ấy? Tại sao thƣơng 

chị ấy, chắc chắn họ sẽ hồi đáp: "không biết tại sao." Ðó là tại vô 

minh. Rất mong các vị xuất gia đều có thể dứt đƣợc ái, trừ đƣợc 

dục, tu trì thì dụng công, xin cố gắng! 



Hƣng Khởi Vạn Phật Thánh Thành 

Các  vị  thiện  tín!  Bồ-tát  tinh  tấn  tu  hành,  ngày  đêm  không  lƣời 

biếng,  tích  lũy  công  đức  về  ba  nghiệp  thanh  tịnh,  trang  nghiêm 

thân tâm, cho nên lúc nào cũng chăm chỉ không biết mỏi, nguyện 

chúng sanh siêng tu ba nghiệp, thanh tịnh thân, khẩu, ý, mới có 

công đức thanh tịnh thiện căn, và thân tƣớng đƣợc trang nghiêm 

viên  mãn.  Chúng  ta  là  ngƣời  học  Phật  tu  đạo,  bất  cứ  thời  khắc 

nào cũng không thể buông lung, nhất là phải chú trọng đặc biệt 

tới ba nghiệp để cầu cải tiến, rồi từ đó tích lũy dần dần các công 

đức thiện, trồng đại thiện căn không kể thời kiếp, cứ tinh tấn nhƣ 

thế  tự  nhiên  đạo  nghiệp  thành  tựu,  tƣớng  trang  nghiêm  cũng 

đƣợc  viên  mãn.  Nói  về  tƣớng:  tuy  là  do  tu,  nhƣng  nếu  ta  bẩm 

sinh ra đời với một hình tƣớng xấu xí, ai trông thấy cũng không 

khởi tâm hoan hỷ mà tìm cách tránh xa, nhƣ vậy cũng là khó cho 

ta  đi  giáo  hóa  chúng  sanh.  Hồi  Tổ  sƣ  Ðạt-ma  đến  Trung  quốc, 

ngƣời Trung quốc trông thấy Tổ mặt đầy râu ria, mắt to, lông mày 

rậm,  tƣớng  dễ  sợ.  Cho  nên  Tổ  Ðạt-ma  phải  diện  bích,  đối  diện 

với  bức  tƣờng  trên  mƣời  năm,  chỉ  giáo  hóa  đƣợc  rất  ít  chúng 

sanh, may mắn trong đó có một vị là Nhị Tổ Thần Quang, ngƣời 

đến  cầu  pháp,  quỳ  suốt  chín  năm,  lại  chặt  một  cánh  tay,  mới 

90 

đƣợc  Tổ  Ðạt-ma  lấy  tâm  truyền  tâm,  từ  đó  mới  có  tông  Thiền, 

truyền cho đến nay. Nay tôi đến Tây phƣơng hoằng pháp, dìu dắt 

các vị tu học Phật pháp, cùng chỉ vẽ cho quý vị phải tu công đức 

phƣớc thiện, để trang nghiêm thân tƣớng của chính mình. 

Thế nào là tu công đức phƣớc thiện? Tới đâu để tu? Ðúng vậy, tu 

hành làm việc đạo cũng cần phải có một chỗ an thân. Cơ hội này 

cũng là do nhân duyên đã thành thục nên bây giờ mới ở tại Vạn 

Phật Thánh Thành. Ở đây cần cả vạn vị Phật đến trang nghiêm 

thành này. Nói là vạn Phật, chẳng phải đã thành đƣợc vạn Phật, 

mà đƣơng thành vạn Phật, là đã phát tâm Bồ-đề, hiện phát tâm 

Bồ-đề, đƣơng phát tâm Bồ-đề của các đệ tử Phật. 

Vạn Phật Thánh Thành, 

Vạn Phật Thánh Thành, 

Vạn Phật đều thành! 

Công trình tại Kim Sơn Thánh Tự trong mấy năm nay chính là đãi 

cát tìm vàng, rất may là đã gạn lọc ra đƣợc rất nhiều Phật vàng. 

Hết thẩy thất chúng đến Kim Sơn Thánh Tự không sanh lòng thối 

chí, do có một phần của Vạn Phật Thánh Thành. Cho nên chúng 

ta phải trân quý túc duyên đó mà đồng tâm hiệp lực, phát nguyện 

rộng lớn:  

1. Nguyện lấy Vạn Phật Thánh Thành làm cộng đồng sanh mạng 

của  chúng  ta;  để  sanh  mạng  chúng  ta  đƣợc  duy  trì,  Vạn  Phật 

Thánh Thành phải là nơi an toàn, không có hiểm nghèo, để sanh 

mạng đó có đủ sức sống và phát triển. 

2. Nguyện coi Vạn Phật Thánh Thành là cái đầu não của chúng 

ta, do đó chúng ta phải bảo hộ cái đầu để Vạn Phật Thánh Thành 

91 

sẽ vĩnh viễn lãnh đạo chúng sanh dƣới ánh hào quang của Phật, 

và chúng sanh sẽ đƣợc tận hƣởng an lạc trong đời sống. 

3. Nguyện lấy Vạn Phật Thánh Thành là cặp mắt của chúng ta, và 

nhƣ  cặp  mắt  đƣợc  gìn  giữ,  chúng  sẽ  có  thể  quan  sát  mọi  nhân 

duyên  của  chúng  sanh  một  cách  tƣờng  tận,  vĩnh  viễn  không  xa 

cách chúng sanh. Chúng ta tất cả, xin hãy một lòng tha thiết gắn 

bó với lời thệ nguyện phát triển Vạn Phật Thánh Thành, nhất định 

thành tựu cho đƣợc lời nguyện vạn Phật tới trang nghiêm thành 

này, lấy sự hƣng thịnh của toàn Thành làm trách nhiệm và thiên 

chức  của  chính  mình.  Hy  vọng  mọi  ngƣời  không  coi  nhẹ  trách 

nhiệm, bỏ bê phận sự của mình. 

Sự việc trong thế gian, luôn luôn theo chiều hƣớng lên xuống, cái 

này lên thì cái kia xuống, không có cái gì là vĩnh viễn hƣng hay 

vĩnh viễn suy. Hiện nay Phật giáo tại châu Á suy vi, thì Phật giáo 

tại Mỹ lại hƣng khởi. Lịch sử của một dân tộc hay một quốc gia 

cũng giống nhƣ thế. Nƣớc này suy, nƣớc kia thịnh, nhƣ vừng thái 

dƣơng lúc buổi sáng mọc lên ở phƣơng Ðông, chiều đến xuống 

dần và lặn ở phƣơng Tây. Nói lặn nhƣng chẳng phải là mất hẳn, 

lặn nơi này mà  mọc ở nơi khác. Tại Mỹ khi chúng ta ngắm mặt 

trời lặn, thì cũng là lúc rạng đông ở Trung Hoa. Nhất thiết các sự 

tƣớng đều bầy ra nhƣ vậy. Phật giáo đến với xã hội Tây phƣơng 

thì Vạn Phật Thánh Thành của chúng ta là nơi phát nguyên - cái 

cơ sở gốc vậy. Năm ngoái lão Pháp sƣ Ðông Sơ qua Mỹ, có đến 

Vạn Phật Thánh Thành. Ngài nói rằng Vạn Phật Thánh Thành có 

thể ví nhƣ núi Linh Thứu tại Ấn-độ, và cũng có thể nói rằng Vạn 

Phật Thánh Thành là Phật Giáo Mỹ Quốc Thánh Thành. Ðất này 

cũng có Diệu Giác sơn, đúng là Linh Sơn Thánh Thành. Ðịa hình 

của  Diệu  Giác  sơn  nhƣ  tƣợng  một  ngƣời  nằm,  vừa  trong  giấc 

92 

ngủ tỉnh giấc, không riêng tự giác ngộ mà còn chiếu cố các chúng 

sanh  khắp  mƣời  phƣơng,  cho  nên  mới  có  tên  là  Diệu  Giác;  do 

đó, Vạn Phật Thánh Thành có thể gọi là Giác Sơn Thánh Thành, 

Bồ  Ðề  Thánh  Thành,  hay  Diệu  Giác  Sơn  Thánh  Thành  cũng 

đƣợc. 

Lão Pháp sƣ Ðạo Nguyên lúc đến đây, Ngài lấy mấy chữ tên của 

Ngài "Ðạo Nguyên" (nguồn đạo), ghép lại mà rằng: "Nguồn đạo, 

nguồn  đạo,  nguồn  của  đạo,  nguồn  của  tu  đạo,  Vạn  Phật  Thánh 

Thành chính là  nguồn  hành đạo của chƣ Phật tại Tây phƣơng." 

Tại Trung quốc ở tỉnh Quảng Châu có "Tây lai sơ địa," để ghi nhớ 

nơi Tổ sƣ Ðạt-ma lần đầu tiên đặt chân tới Trung Hoa. Vạn Phật 

Thánh Thành của chúng ta cũng có thể kêu là "Ðông lai sơ địa," 

nhƣng đó chẳng phải là ám chỉ tôi "sơ lai"-mới đến. Ðây là nói lão 

Pháp sƣ Ðông Sơ ghé qua nơi này, chẳng phải là nói sƣ phụ của 

quý vị từ Ðông phƣơng mới đặt chân tới. Từ nay về sau, bất cứ 

lúc nào, và ở chỗ nào, không nên đề cập đến tên tôi là tốt hơn cả. 

Tại sao? Tôi không muốn giống mọi ngƣời trong thế tục. Các ông 

coi Tổ sƣ Bồ-đề Ðạt-ma, ngƣời đến cũng không, ngƣời ra đi cũng 

không,  cái  gì  cũng  không  có.  Tuy  nói  Tổ  ngồi  tại  Hùng  Nhĩ  sơn 

trong chín năm, nơi mà Tổ ngồi vẫn còn ở đấy, nhƣng ngƣời thì 

không. Vậy cứu cánh thì Tổ ở đâu vậy? Không ai biết. Bởi vậy lúc 

sinh thời tôi không muốn dùng tên tôi, trong tƣơng lai không còn 

ở tại  thế  gian  này,  cũng  không  cần  đến  tên  tôi  nữa.  Tôi  thƣờng 

nói với quý vị rằng, cái tên của tôi là giả, cái tên khác cũng chẳng 

phải  là  chân.  Nay  mỗi  cá  nhân  chúng  ta  phải  phát  nguyện  làm 

một phần tử của Vạn Phật Thánh Thành, tức không còn là kẻ chỉ 

đứng ngoài bàng quan không mó tay tới việc gì; chúng ta có sức 

thì góp sức, có tiền thì xuất tiền, cống hiến tận tình công sức của 

chúng  ta,  đƣa  kế  hoạch  mục  tiêu  để  phát  triển  Vạn  Phật  Thánh 

93 

Thành,  tận  lực  hộ  vệ  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  hộ  trì  nơi  phát 

nguyên  ra  Phật  Giáo  Tây  phƣơng,  nơi  đất  thánh  này,  nhƣ  thế 

mới  hết  cái  nghĩa  chúng  ta  coi  trọng  Vạn  Phật  Thánh  Thành. 

Công  trình  của  chúng  ta  chẳng  phải  có  ý  nghĩa  tạm  thời.  Trong 

tƣơng lai, khi ghi lại lịch sử phát triển của Phật giáo Tây phƣơng, 

đây là một điểm phải đặc biệt chú trọng, chẳng phải chúng ta hy 

vọng có cái danh trong sử  này,  chỉ là muốn ngƣời chép sử của 

Phật giáo Tây phƣơng ghi ra những điều trung thực. Việc trƣớc 

mắt là chúng ta bất tất lo những chuyện này, mà nhớ rằng chúng 

ta  đã  là  đệ  tử  Phật  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành  thì  phải  đem  hết 

chân  tâm  và  năng  lực,  đổ  mồ  hôi  nƣớc  mắt  chịu  khổ,  chịu  nạn 

cho  công  trình  này,  chẳng  hãi  sợ,  chẳng  lui  bƣớc,  coi  nhƣ  sự 

đƣơng  nhiên,  nếu  không  thì  chẳng  đúng  là  dân  của  Vạn  Phật 

Thánh  Thành.  Còn  nhớ  năm  1972,  tôi  đã  từng  viết  bài  "Vũ  Trụ 

Bạch," sau chót có hai câu: "Lƣu huyết hãn, bất hƣu tức," nghĩa 

là  đổ  mồ  hôi,  đổ  tâm  huyết,  cũng  chẳng  thôi,  cũng  chẳng  tạm 

nghỉ, quyết mang huyết hãn để thực hiện cho đƣợc lý tƣởng và 

mục đích của chúng ta. 



Kiền Thành Niệm Cát Tƣờng Thần Chú 

Năm nay, kể từ ngày Nguyên-đán, chúng ta cùng thành tâm niệm 

thần chú Tiêu Tai Cát Tƣờng:  

"Nam mô.Tam mãn đa. Mẫu đà nẫm. A bát la để. Hạ đa xá. Sa 

nẵng  nẫm.  Ðát  điệt  tha.  Án.  Khƣ  khƣ.  Khƣ  hê.  Khƣ  hê.  Hồng 

hông. Nhập phạ ra. Nhập phạ ra. Bát ra nhập phạ ra. Bát ra nhập 

phạ ra. Ðể sắt xá. Ðể sắt xá. Sắt trí rị. Sắt chí rị. Sa phấn trá. Sa 

phấn trá. Phiến để ca. Thất lí duệ Sa bà ha." 

94 

Nếu nhƣ quý vị chuyên tâm trì niệm, chắn chắn sẽ có cảm ứng 

chẳng  thể  nghĩ  bàn  và  tới  đƣợc  cảnh  giới  nhƣ  trong  câu  nói: 

"Cảm ứng đạo giao." 

Tại sao chúng ta cần phải niệm Thần Chú Tiêu Tai Cát Tƣờng? 

Ðể cầu cho toàn thế giới, toàn thể nhân loại tai qua nạn khỏi, đến 

chỗ  cát  tƣờng.  Ðó  là  lý  do  thúc  đẩy  Vạn  Phật  Thánh  Thành  cử 

hành Pháp-hội Tiêu Tai Cát Tƣờng. Tóm lại, chính là giúp chúng 

sanh thoát ly khổ hải, chớ không có mục đích gì khác. 

Một số các chùa, bất luận mở pháp hội nào đều nhằm vào các thí 

chủ công đức (ngƣời xuất tiền của để làm công đức). Vạn Phật 

Thành không giống nhƣ vậy, chẳng có pháp hội nào mà chúng ta 

nhằm vào các công đức chủ, chúng ta chỉ có chủ công đức  mà 

thôi.  Thế  nào  gọi  là  chủ  công  đức?  Nghĩa  là  Vạn  Phật  Thánh 

Thành chủ trì công đức và hồi  hƣớng tất cả công đức cho toàn 

thể nhân loại trên thế giới này. 

Tại đây chúng ta mang hết thành tâm và thành ý niệm thần chú 

Tiêu Tai Cát Tƣờng, vì lợi ích của toàn thể nhân loại chớ không 

phải chỉ riêng lợi ích của mấy ngƣời ở tại Vạn Phật Thành. Pháp 

hội  này  lớn  rộng,  đại  nhi  vô  ngoại,  nghĩa  là  to  lớn  đến  độ  bao 

trùm hết các chúng sanh, không một chúng sanh nào ở ngoài cả. 

Bất cứ ai, không kể ngƣời tin Phật hay không tin Phật, kẻ thiện 

ngƣời ác, chúng ta đều mang công đức hồi hƣớng cho tất cả, làm 

cho mọi ngƣời thoát ly khổ ách và đƣợc hƣởng an vui. 

Thực hiện những pháp hội này, chúng ta không hề đặt giá, chỉ lo 

châu toàn bổn phận, hết một lòng với thiên chức, lẽ đƣơng nhiên 

cầu an lạc là phải cầu cho hết mọi chúng sanh. Nếu không nhận 

thức cho rõ, chúng ta sẽ làm mất hết ý nghĩa của pháp hội. Bởi 

95 

vậy chúng ta phải niệm với một sự chí thành, một sự tha thiết, để 

có thể cảm động tới lòng từ bi của Phật và Bồ-tát, khiến các Ngài 

rủ lòng thƣơng xót giúp giảm nhẹ tai nạn cho chúng sanh, tai nạn 

lớn biến thành nạn nhỏ, tai nạn nhỏ thì đƣợc hóa giải luôn. Ở đây 

chúng ta hết lòng cầu nguyện cho toàn thể nhân loại, đƣợc tiêu 

tai cát tƣờng. Ðó là cái đáng giá! 

Chúng ta nhờ vào vị thế ƣu việt của đạo tràng Vạn Phật Thành 

mà làm tiêu đƣợc tai nạn cho toàn thể nhân loại trên thế giới, thì 

thật là một điều hết sức lý tƣởng. Nếu không có địa điểm đó, thì 

không nơi nào có thể giúp chúng ta làm đƣợc công đức này. Cho 

nên  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  có  quy  định  làm  "sái  tịnh,"  tức 

dọn  dẹp  sạch  sẽ,  vào  đêm  trừ  tịch  của  âm  lịch,  để  sáng  ngày 

mồng  một  Nguyên-đán  bắt  đầu  niệm  thần  chú  Tiêu  Tai  Cát 

Tƣờng. Vạn Phật Thánh Thành làm chủ công đức, nghĩa là chủ 

trì việc làm công đức để hồi hƣớng đến các chúng sanh trên toàn 

thế giới. 

Quý vị! Tham gia các loại pháp hội này là một vinh dự! Một vận 

may! Quý vị hãy phấn chấn tinh thần, thành tâm mà niệm, chớ có 

bôi  bác  bề  ngoài  che  đậy  tâm  lƣời  biếng.  Mọi  ngƣời  phải  cùng 

nhau một lòng vì cứu độ chúng sanh mà niệm. Hãy niệm! Niệm! 

Niệm! Niệm! 



Ngũ Giới Thập Thiện Tiêu Tai Nạn 

Vì  chúng  sanh  tạo  nghiệp  nên  trên  thế  giới  mới  thấy  xuất  hiện 

bao  nhiêu  là  tai  nạn.  Có  câu  nói:  "Khởi  hoặc,  tạo  nghiệp,  thọ 

báo,"  ba  thứ  này  liên  quan  chặt  chẽ  với  nhau.  Nếu  không  khởi 

hoặc thì sẽ không tạo nghiệp, và từ đó không có quả báo. 

96 

Khởi hoặc là khởi lên sự mê lầm, do thiếu trí huệ chân chánh nên 

không sáng suốt khi đối diện với sự lý, nghĩa là tâm điên đảo. Nói 

rõ hơn, đây là trƣờng hợp không biết phân biệt rõ ràng các điều 

thị  phi,  thiện  ác,  ngay  đến  trắng  đen  cũng  không  phân  định, 

chánh  tà  cũng  không  biết.  Tóm  lại,  tất  cả  đều  do  sự  thiếu  xét 

đoán minh bạch mà nguồn gốc chính là sự tác quái của vô minh. 

Tạo  nghiệp  thì  phải  kể  cả  tạo  thiện  nghiệp  và  tạo  bất  thiện 

nghiệp. Tạo thiện nghiệp sẽ đƣợc quả sanh ở trên thiên, tạo ác 

nghiệp thì bị đọa địa ngục. Bởi không phân biệt rõ nên mới tạo ra 

nào nghiệp trộm cắp, nghiệp tà dâm, nghiệp nói dối, nghiệp uống 

rƣợu v.v.. nhƣng trong các nghiệp này thì cũng  có sự khác biệt 

về mức độ nặng nhẹ. 

Sát sanh: Nhƣ hành động giết những con muỗi, con kiến chẳng 

hạn, đó gọi là sát sanh. Giết bò giết heo là sát sanh. Nhƣng trong 

trƣờng hợp này nghiệp báo không nặng lắm, bởi súc sanh là loài 

ngu si, nhất thời không kiếm ra đƣợc kẻ giết mình, mà có kiếm ra 

thì cũng không biết phƣơng cách gì để báo thù. Thế nhƣng, trong 

thế gian, luật nhân quả rất là công bình. Trong sự mông lung của 

đời sống, chẳng biết từ đâu và do đâu, ta sẽ thấy nhân quả kiếm 

tới, có thể ta sẽ mắc phải một quái tật, hay sẽ bị bệnh hành hạ, 

đó là một thí dụ về sự báo cừu có tính cách tiêu cực. Nhƣ ngày 

nay những ngƣời mắc bệnh ung thƣ, phần đông là do kiếp trƣớc 

hay kiếp này đã tạo ra các nghiệp trọng về sát sanh, nên mới gặp 

loại bệnh không có thuốc chữa này. 

Trong  các  nghiệp  sát  sanh  thì  nghiệp  sát  nhân  là  nghiêm  trọng 

nhất. Nạn nhân bị giết biến thành oan hồn, tức khắc theo dõi anh, 

oan cừu chẳng báo, chẳng cam tâm, nên nhất định sẽ chờ, có cơ 

hội là báo oán xƣa. Kẻ sát nhân ắt bị pháp luật trừng trị, hoặc giả 

97 

tâm  thần  không  an  ổn,  đứng  ngồi  không  yên,  luôn  luôn  ở  trong 

một hoàn cảnh bị đe dọa, chẳng chóng thì chầy tinh thần sút kém, 

nếu chẳng chết thì cũng bị điên loạn. 

Trộm cƣớp: Phàm là kẻ trộm cƣớp, tâm thƣờng phập phồng sợ 

hãi.  Ngƣời  ta  thƣờng  nói:  "Tặc  nhân  đởm  hƣ,"  kẻ  trộm  thì  gan 

mật suy yếu. Nếu chẳng có hành vi trộm cắp thì ngửng lên chẳng 

hổ,  cúi  xuống  chẳng  thẹn,  có  gì đâu  mà  hãi  sợ? Việc  ta làm,  ta 

tạo tác, rất là đƣờng hoàng quang minh, còn sợ gì nữa? 

Tà dâm: Hành dâm là điều cấm tuyệt đối với ngƣời xuất gia, còn 

đối với các đệ tử Phật tại gia thì việc tà dâm chỉ cấm nếu không 

phải  là  giữa  vợ  chồng.  Ngoài  ra,  tƣ  tƣởng  dâm  dục  cũng  phải 

giới,  không  thể  nào  cứ  từ  sáng  đến  tối  hồ  tƣ  loạn  tƣởng,  suốt 

ngày để cho tƣ tƣởng dâm dục ám ảnh cho đến bạc cả tóc, rụng 

cả  răng!  Có  biết  đâu,  tới  kiếp  sau  những  tƣ  tƣởng  đó  vẫn  còn 

theo đuổi, rồi kiếp kế tiếp mãi mãi không thôi, đúng là "vì dâm dục 

mà sanh, vì dâm dục mà tử." 

Nói dối: Ngƣời nói dối, không bao giờ tin vào lời nói của bất cứ ai. 

Bởi chính mình không nói lời chân thực nên cứ nghĩ rằng ngƣời 

khác cũng không nói thực. Có câu nói: "Lấy cái tâm tiểu nhân, đo 

lòng  ngƣời  quân  tử."  Chính  mình  chuyên  nói  dối  để  gạt  ngƣời 

khác  do  đó  mới  cho  rằng  ngƣời  khác  cũng  nói  lời  dối  gạt  nhƣ 

mình. 

Uống  rƣợu:  Phàm  ngƣời  uống  rƣợu  dễ  bị  mất  lý  trí.  Ðƣơng  lúc 

hăng  say  không  kịp  nghĩ  tới  hậu  quả  nên  dễ  tạo  ra  những  việc 

thƣơng  luân  bại  lý.  Lý  do  là  "tửu  hậu  vô  đức"  lý  trí  lúc  bấy  giờ 

không kềm hãm đƣợc tình cảm nữa. 

98 

Nguyên  nhân  các  tai  nạn  trên  thế  giới  đều  do  con  ngƣời  không 

giữ ngũ giới, không biết tu thập thiện. Trong thời kỳ Chuyển Luân 

Thánh Vƣơng trị thế, mọi ngƣời đều giữ Ngũ-giới, tu Thập-thiện, 

cho nên hồi đó trên thế gian không có mảy may tai nạn, đúng là 

thời kỳ "Gió thuận mƣa hòa, quốc thái dân an". Nay thì ai nấy đều 

không  giữ  Ngũ-giới,  không  tu  Thập-thiện,  cho  nên  mới  có  nhiều 

tai nạn nhƣ vậy, điều căn bản chính là ở chỗ đó. 



Ðầy Rẫy Sát Khí Trên Thế Giới 

Ngƣời nào cũng mang trong mình một đầu đạn nguyên tử (phiền 

não), chỉ chờ cơ hội bùng nổ. Sức mạnh của phiền não còn ghê 

gớm hơn sức mạnh của đạn nguyên tử nữa. Các vị thử coi! Ngày 

nay loài ngƣời trên thế giới rất dễ nóng giận. Không kể nhân dân 

nƣớc  nào  đó  chẳng  có  công  phu  tu  dƣỡng,  mà  đầu  óc  còn  đầy 

rẫy những tƣ tƣởng A-tu-la, họ giống nhƣ là những chuyên gia về 

đấu  tranh,  từ  sáng  đến  tối  chỉ  nhằm  tìm  phƣơng  cách  làm  sao 

đấu tranh cho thắng lợi. Trong tình huống nhƣ vậy, làm cho sát 

khí  bốc  lên,  tràn  ngập  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Trên  không 

trung  đặc  một  bầu  khí  độc,  khiến  trong  đời  sống  của  nhân  loại 

phát sinh những chứng bệnh kỳ quặc. 

Hậu quả nặng nề nhất của nghiệp sát sanh là các thiên tai gây tai 

họa cho loài ngƣời, hoặc đó là nạn động đất, hoặc nạn sóng cồn 

[tidal waves], hoặc nạn lạnh, nạn nóng quá dữ dội, cho đến các 

cảnh  mƣa  không  đều,  gió  không  thuận,  dân  chẳng  an,  nƣớc 

chẳng  thịnh,  tức  là  những  hiện  tƣợng  bất  thƣờng  xẩy  ra.  Còn 

những ngƣời mù, điếc, câm ngọng đều do những kiếp trƣớc tạo 

nghiệp sát sanh nặng nề, khiến sau khi chết bị đọa địa ngục thọ 

99 

quả  khổ,  rồi  chuyển  sang  làm  quỷ  đói,  làm  súc  sinh,  lên  làm 

ngƣời. Tuy kiếp hiện tại đƣợc làm ngƣời, nhƣng vì quả báo nên 

sáu căn không đƣợc đầy đủ. 

Những  ngƣời  có  lục căn  không đầy  đủ,  không  có  cơ may  đƣợc 

thấy Phật, đƣợc nghe Pháp, đƣợc gặp Tăng, vì sự chƣớng ngại 

đó  mà  thành  vô  duyên  với  Tam  Bảo;  tóm  lại  cứ  phải  luân  hồi 

trong vòng lục đạo, chuyển lên chuyển xuống, tìm không ra cánh 

cửa giải thoát. 

Những  ai  làm  việc  thiện,  có  thể  sanh  lên  ba  nẻo  đƣờng  thiện, 

cảnh trời, cảnh ngƣời, cảnh A-tu-la. Những ai tạo nghiệp ác thì sẽ 

sanh  vào  ba  nẻo  ác  (tam  ác  đạo),  tức  địa  ngục,  quỷ  đói,  súc 

sanh.  Ngƣời  xƣa  có  câu:  "Xuất  mã  phúc,  nhập  lƣ  thai,  Diêm 

Vƣơng diện tiền kỷ độ hồi. Cƣơng tòng Ðế  Thích điện tiền quá, 

hựu đáo Diêm quân oa lý lai." Ngƣời ta chẳng phải nhất định cứ 

giữ  thân  ngƣời  mãi,  có  lúc  làm  ngựa,  có  lúc  làm  lừa,  thƣờng 

thƣờng là khách viếng điện Diêm Vƣơng, bồi hồi chẳng đi, chẳng 

biết đã bao nhiêu lần rồi. Vừa mới đi ngang qua trƣớc điện Linh 

Tiêu ở trên cung vua Ðế Thích (Ngọc Hoàng Ðại Ðế), tức vừa ở 

trên tầng trời, nhƣng thời gian ở đây chẳng đƣợc lâu, nay đã phải 

tới chầu Diêm Vƣơng, lọt vào cái vạc dầu sôi nóng bỏng. 

Chẳng ai có thể tự mình bảo đảm kiếp nào cũng làm đƣợc công 

đức, tạo nghiệp thiện. Cũng có khi vì đầu óc hồ đồ, không phân 

biệt rõ ràng, do hoàn cảnh sai khiến mà tạo nên nghiệp tội, phạm 

vào các nghiệp sát sanh, trộm cƣớp, tà dâm, nói dối, uống rƣợu, 

năm giới cấm. 

Chẳng  phạm  ngũ  giới  mà  tu  thập  thiện  thì  có  thể  sanh  lên  các 

tầng trời, hƣởng thọ phƣớc trời  và khoái lạc. Phƣớc báo ở trên 

100 

cõi trời so với phƣớc báo ở thế gian thì gấp vạn lần. Cho nên lên 

tới cảnh trời rồi thì chẳng ai còn muốn xuống thế gian. Khi phƣớc 

báo cõi trời đã hƣởng hết, phải trở về thế gian thì cũng là hạng 

đại phú đại quý, chẳng phải hạng tầm thƣờng trong xã hội. 

Làm kiếp A-tu-la là do nhân duyên có tâm đấu tranh kiên cố. Họ 

chỉ  có  thiên  phƣớc  mà  không  có  thiên  quyền  và  thiên  đức.  Tên 

của họ có nghĩa là "vô tửu." Bởi không có rƣợu uống nên họ phải 

đi ăn cƣớp. Họ tuy ở tầng trời, nhƣng không có rƣợu uống, do đó 

thƣờng hay tranh đoạt với trời Ðế Thích, với mục đích chiếm ngôi 

báu. A-tu-la chính là một loại thổ phỉ ở trên tầng  trời. Số thổ phỉ 

trên thế gian chính là hóa thân của A-tu-la vậy. Nói tóm lại, A-tu-la 

chính là hạng ƣa đấu tranh. 



Ngày Nguyên Ðán Nói Giáo Lý Phật 

Hôm nay là ngày xuân tiết, nhằm năm Nhâm Tuất của vòng sáu 

mƣơi hoa giáp, thuộc năm con chó. Có ngƣời bị thƣơng nặng vì 

chó  cắn,  có  ngƣời  thì  đƣợc  chó  bảo  vệ  an  toàn.  Chó  bảo  vệ 

ngƣời  lành  mà  cắn  ngƣời  ác.  Ngƣời  ác  tuy  ác,  nhƣng  tạm  thời 

đƣợc vô sự, cái đó là lý do gì? Ngƣời xƣa thƣờng nói: "Thiện hữu 

thiện báo, ác hữu ác báo. Thiện ác đáo đầu chung hữu báo, chỉ 

hữu  lai  tảo  dữ  lai  trì,"  nghĩa  là  thiện  thì  có  quả  thiện  báo,  ác  có 

quả ác báo; thiện ác đến cùng đều có báo ứng, chỉ có báo sớm 

và báo muộn mà thôi, tơ hào không hề sai sót. Nhân quả là một 

định luật không thay đổi từ ngàn xƣa. 

Gieo trồng nhân lành sẽ kết thành quả lành, nhân ác sẽ kết quả 

ác. Những điều chúng ta gặp đều do nghiệp xƣa đã đƣợc tạo tác, 

thế tất phải thọ lãnh quả. Khi thọ lãnh quả, chúng ta không nên 

101 

trách  trời  oán  ngƣời  mà  phải  coi  nhƣ  chuyện  đƣơng  nhiên,  giữ 

tâm bình thản mà thọ lãnh. Vận mệnh cũng không phải là cái gì 

nhất định vì tất cả đều do chính chúng ta tạo tác. Làm nhiều việc 

thiện,  vận  xấu  biến  thành  tốt,  làm  nhiều  điều  ác,  vận  tốt  biến 

thành  xấu  cho  nên  vận  mạng  cũng  là  nằm  trong  tay  chúng  ta. 

Ngƣời  xƣa  thƣờng  nói:  "Mệnh  do  ngã  lập,  phúc  tự  kỷ  cầu.  Họa 

phúc  vô  môn  duy  nhân  tự  chiêu,"  nghĩa  là  mạng  do  ta  lập  ra, 

phƣớc do chính ta cầu; họa phƣớc đều không có cửa, do ngƣời 

tự  chuốc  lấy.  Nói  về  sự  an  bài  của  vận  mạng,  thì  ngƣời  bình 

thƣờng  có  số  mạng  còn  đối  với  những  bậc  đại  thiện  nhân  vận 

mạng  của  họ  vƣợt  ra  ngoài  khuôn  khổ  của  số  mạng.  Kẻ  đại  ác 

cũng thế, không hạn định trong vòng số mạng. Nhƣ vậy là nghĩa 

gì? Lấy thí dụ, cá nhân này sanh ra đời không thể làm ác, nhƣng 

ngƣời đó đã gây ra tội ác, nhƣ vậy tức đã vƣợt ra ngoài vòng số 

mạng. Cũng nhƣ thế, ngƣời kia ra đời không thể làm việc thiện, 

vậy mà đã làm đƣợc việc thiện, tức cũng đã vƣợt ra ngoài vòng 

số mạng. Nếu vƣợt ra ngoài số mạng thì vận mạng cũng có thể 

cải biến. 

Ngƣời làm việc thiện sẽ có các vị thiện thần hộ pháp tới ủng hộ, 

ngƣời làm việc ác cũng có thần ác đi theo, cho nên ngƣời ta nói: 

"Sự báo ứng của thiện ác nhƣ bóng đi theo hình." Nói tóm lại, làm 

việc thiện thì đƣợc sống lâu, làm việc ác thì bị giảm thọ, thọ mạng 

chính là do mình vậy. Nếu muốn cải tạo vận mạng của mình, quý 

vị hãy đọc "Liễu Phàm Tứ Huấn," trong sách đó có nói rất tƣờng 

tận, ở đây khỏi nói thêm. 

Hôm  nay  là  ngày  đầu  tiên  của  năm  kể  theo  nông  lịch.  Có  câu: 

"Nhất nguyên phục thủy, vạn tƣợng cánh tân," nghĩa là ngày đầu 

thì trở về bắt đầu lại, muôn sự đều đổi mới, vậy chúng ta nên bắt 

102 

đầu từ hôm nay, canh tân trong việc tu hành, nhất định làm cho 

hay,  kẻo  uổng  phí  thời  gian,  không  giống  nhƣ  năm  vừa  qua 

không  thực  hiện  đƣợc  gì.  Năm nay,  quyết  phải  khai  ngộ.  Trƣớc 

hết ta hãy phát điều nguyện này, chắc chắn có chí thì nên! 

Mọi ngƣời tu đạo trong cái kho băng lạnh [ice box] này cần phải 

hết  sức  dũng  mãnh  và  tinh  tấn,  nếu  không  sẽ  bị  đông  cứng  thì 

quả  là  không  đáng,  uổng  phí  một  phen  tâm  huyết,  cô  phụ  cái 

quyết chí của chúng ta lúc ban đầu. Kim Sơn Thánh Tự là cái tủ 

tuyết, Vạn Phật Thánh Thành là cái kho băng. Cho nên đa số đến 

thành Vạn Phật, không chịu nổi lạnh, phải bỏ đi nơi khác, chỉ có 

một vài ngƣời ngu si không sợ lạnh, không sợ cóng mới ở lại kho 

băng  để  dụng  công  tu  đạo.  Nhƣng  cũng  có  ngƣời  cắn  răng  cố 

gắng  chiến  đấu  với  lạnh,  đáng  khen  ở  cái  chí,  ở  cái  tinh  thần 

không chịu khuất phục, nhƣng lại đáng tiếc ở chỗ ƣa ngủ nghỉ mà 

không muốn tu. Nếu đã muốn ngủ, sao không đến chỗ ấm áp để 

ngủ, mà phải tới cái kho băng này để ngủ? Nhƣ vậy đâu có thoải 

mái. 

Tại sao chúng ta phải khổ tu nhƣ vậy? Chính là  muốn sanh đạo 

tâm.  Nếu  ở  tại  đạo  tràng  này,  thì  ngày  ngày  phải  tu  đạo,  chớ 

không  phải  để  vui  đùa,  ngày  ngày  ngủ  cho  đã,  để  lãng  phí  thời 

giờ quý báu. Ở trong cảnh ngộ khổ, mới biết phát tâm đạo, mới 

phát tâm Bồ-đề, không tham hƣởng thọ, không mƣu cầu an lạc. 

Tuy  trong  hoàn  cảnh  khổ  mà  tâm  vẫn  an  nhiên,  không  bị  cảnh 

ngộ chuyển đổi, mà ngƣợc lại có khả năng chuyển đổi cảnh ngộ. 

Ngƣời  ta  bảo:  "Nghịch  cảnh  tạo  anh  hùng."  Chúng  ta  ở  trong 

hoàn cảnh gian nan khốn khổ, phát tâm Bồ-đề rộng lớn, coi tất cả 

thế gian là không, coi: 

103 

Phú quý ngũ canh xuân mộng 

Công danh nhất phiến phù vân 

Nhãn tiền cốt nhục dĩ phi chân 

Ân ái phản thành cừu hận 

Mạc bả kim già sáo cảnh 

Hƣu tƣơng ngọc tỏa triền thân 

Thanh tâm quả dục thoát hồng trần 

Khoái lạc phong quang bổn phận 

Dịch nghĩa là:  

Cảnh phú quý một trƣờng xuân mộng 

Bả công danh một đám phù vân 

Thân này xƣơng thịt chẳng chân 

Tình ân ái sẽ đổi thành cừu hận 

Gông vàng đeo cổ chi thêm quẩn 

Ngọc quý đừng mang bận tấm thân 

Thanh tâm bớt dục thoát trần 

Hƣởng thú phong quang làm bổn phận. 

Chúng  ta  nên  theo  nhƣ  vậy  mà  tỉnh  ngộ,  ngay  trong  hoàn  cảnh 

khó khăn chúng ta hãy dụng công tu đạo. 

Nhân dịp năm con chó, có bài kệ tụng nhƣ sau: 

104 

Cựu niên qua khứ hựu nghinh tân 

Kê minh cẩu đạo khởi củ phân 

Khẩn thủ môn hộ phòng thất thiết 

Tự lợi lợi tha tận duy tâm. 

Giải thích sơ lƣợc nhƣ sau: Năm ngoái đã qua rồi, nay lại nghênh 

tiếp năm mới. Năm cũ là năm con gà, năm nay là năm con chó, 

tức không phải thời kỳ tốt, cho nên chúng ta phải cẩn thận giữ gìn 

cửa ngõ, kẻo của quý bị mất. Của quý này chính là bổn tính chân 

thực  của  mình,  cũng  là  cái  trí  huệ  sẵn  có  của  mình,  chớ  để  nó 

mất tiêu, do đó sáu cửa là sáu căn phải đƣợc canh giữ, kẻo của 

quý vô giá bị thất thoát. Tự lợi lợi tha là hành đạo Bồ-tát, chỉ có 

do  tâm  mà  thấy  đƣợc,  chớ  không  phải  do  bên  ngoài.  Tôi  mong 

mọi ngƣời biết tiếc thời giờ, không giống nhƣ năm ngoái để ngày 

tháng qua đi suông, rất uổng. Năm nay quyết cố gắng nhiều lên, 

dụng công thiền quán, phát nguyện khai ngộ. Chúc các vị, xuân 

tiết an lạc, vạn sự nhƣ ý! 



Bắt Chƣớc Tinh Thần Bồ Tát Ðịa Tạng  

Thế nào gọi là Bồ Tát Ðịa Tạng? Vị Bồ-tát này cũng nhƣ đại địa, 

chứa hết vạn vật. Hết thảy vạn vật do đất mà sanh ra, nƣơng đất 

mà lớn lên. Bất kể chúng sanh hữu tình hay vô tình, không thể rời 

khỏi đại địa mà tồn tại đƣợc, từ đó mà suy ra con ngƣời chúng ta 

mỗi  một  lần  thở  ra,  thở  vào,  một  cử  một  động,  một  lời  nói  một 

hành động, từng giờ từng khắc, đều sinh hoạt ở trên pháp thân 

của Bồ Tát Ðịa Tạng, chẳng qua chính chúng ta không hay biết 

đó mà thôi. 

105 

Nhƣ  con  kiến  càng  bò  trên  con  thuyền,  nó  không  biết  tới  con 

thuyền.  Con  thuyền  trôi  nổi  trên  biển,  ghé  khắp  mọi  nơi,  nhƣng 

con  kiến  càng  đâu  có  biết  thuyền  là  cái  gì?  Thuyền  đi  tới  đâu? 

Hoàn toàn không biết gì cả. Lý do tại sao vậy? Bởi thuyền thì quá 

lớn,  kiến  thì  quá  nhỏ.  Chúng  ta  sinh  tồn  trên  pháp  thân  của  Bồ 

Tát Ðịa Tạng cũng cùng một ý nghĩa nhƣ vậy. 

Chúng ta sống trên quả địa cầu, không nƣơng vào một chỗ nào 

trong  không  gian  cả.  Ðịa  cầu  do  phong  luân  nhiếp  trì,  theo  quy 

luật  tự  nhiên  mà  vận  hành  bất  tuyệt  trong  quỹ  đạo.  Trong  hƣ 

không,  địa  cầu  phiêu  diêu  xoay  chuyển,  rồi  cuối  cùng  nó  đi  tới 

đâu? Sự hiểu biết của các nhà Thiên văn học bất quá chỉ là danh 

từ mà thôi, rốt cuộc nhƣ thế nào họ cũng chẳng biết. 

Chuyện  huyền  bí  của  trời  đất  chẳng  ai  hiểu  rõ  một  cách  chân 

chánh. Biết đƣợc thực sự bí mật của vũ trụ họa chăng chỉ có các 

bậc thánh nhân  đã chứng quả.  Chúng ta là kẻ phàm phu tục tử 

không thể hiểu hết, ý nghĩa của nó là chẳng thể nghĩ bàn. Chúng 

ta đều là hạng hồ đồ ăn uống tạp loạn. 

Chúng  ta  sinh  ra  đời,  từ  thiếu  niên  lên  tráng  niên,  từ  tráng  niên 

đến tuổi già, từ tuổi già đến chết, đó là con đƣờng mà ngƣời đời 

trải qua, không ai có thể thoát ra ngoài định luật này. Trong cuộc 

sống  nhƣ  vậy,  có  ngƣời  thì  gặp  rất  nhiều  khổ  nạn  -  nghiệp 

chƣớng  nặng  -  lãnh  tận  cùng  sự  khổ  đau,  rồi  từ  đó  nhận  thấy 

thân tâm tính mạng tựa hƣ ảo, sanh ra những tƣ tƣởng yếm thế, 

coi  cuộc  đời  chẳng  còn  hứng  thú  gì  nữa.  Có  ngƣời  xuất  thân 

trong gia đình giầu sang - nghiệp chƣớng nhẹ - các thứ ăn mặc 

nơi ở đều thuộc giới thƣợng lƣu, đời sống đầy đủ, đƣợc toại lòng 

xứng ý. Nhƣ ngƣời ta thƣờng nói: "muốn gió có gió, muốn mƣa 

có  mƣa,"  thậm  chí  muốn  cả  mặt  trăng, cha  mẹ  cũng  chiều  lòng 

106 

tìm cách đƣa trăng xuống cho con. Ðời sống nhƣ vậy, trông vào 

thì tuồng nhƣ rất vui sƣớng, rất mỹ mãn. Kỳ thực, chẳng phải nhƣ 

vậy, mà chính là một đời hồ đồ chẳng điều gì đƣợc minh bạch, có 

thể nói là "túy sinh mộng tử," sống say chết mê. Không có đƣợc 

sự  hiểu  biết  chân  chánh,  tỷ  dụ  nhƣ  vì  sao  ta  đến  thế  giới  này? 

Ðến để làm gì? Ðến để ăn uống chăng? Ðể mặc áo quần chăng? 

Hoặc giả đến để lừa gạt ngƣời? Ðến để hƣởng thụ? Ðó là những 

điều mà thế gian mê mờ, không ai có thể phá đƣợc sự chấp mê 

đó. 

Chẳng riêng gì số ngƣời tại gia không phá đƣợc cái cửa mê này, 

mà  đối  với  giới  xuất  gia  cũng  còn  bị  hãm  trong  vòng  mê  hoặc. 

Danh không buông đƣợc, lợi không bỏ đƣợc, chỗ nào cũng chạy 

theo  duyên,  chỗ  nào  cũng  vƣớng  mắc,  thật  là  đáng  thƣơng  vô 

cùng.  Những  ngƣời  xuất  gia  phải  nên  có  ý  nghĩ,  tại  sao  ta  xuất 

gia?  Bởi  vì  ta  đã  coi  nhẹ  hết  thảy  mọi  thứ  trên  thế  gian  này, 

chẳng  chấp  các  pháp  thế  gian,  do  đó  mới  xuất  gia  tu  đạo  đặng 

giải quyết vấn đề sanh tử. 

Ngƣời xuất gia phải tha thiết với vấn đề sanh tử, phát tâm Bồ-đề, 

chớ không thể hồ đồ chờ chết, nhƣ ngƣời ta nói: "Một ngày làm 

sƣ, một ngày đánh chuông." Với một tâm lý đó xuất gia, đối với 

vấn đề sanh tử quả là không nắm vững đƣợc tí nào. 

Chúng ta vào thất Ðịa Tạng, nên học hỏi tinh thần cứu độ chúng 

sanh của Bồ Tát Ðịa Tạng. Trong thời quá khứ, Bồ-tát từng phát 

mƣời tám lời nguyện lớn, nguyện chúng sanh thoát ly biển khổ, 

tới bờ an lạc. Ngài nói rằng: "Ðịa ngục chƣa trống, nguyện chẳng 

thành Phật," và "Ðộ hết chúng sanh, mới chứng Bồ-đề." Ngài lại 

nói: "Ta không vào địa ngục thì ai vào địa ngục." Thật là những 

lời nguyện vĩ đại! Các vị phải nên bắt chƣớc pháp của Bồ-tát, học 

107 

hỏi tinh thần cứu ngƣời quên mình. Bồ Tát Ðịa Tạng nay vẫn còn 

trong địa ngục chịu khổ để thuyết pháp cho các chúng sanh. 

Chúng ta cùng ở trong pháp thân của Ngài Ðịa Tạng, lại cùng là 

ngƣời  xuất  gia,  cùng  với  Ngài  vốn  là  đồng  chí  đồng  đạo  trong 

việc  quảng  độ  chúng  sanh.  "Ðặt  mình  trong  chốn  nƣớc  sôi  lửa 

bỏng,  cứu  chúng  sanh  tới  bờ  mát  mẻ"  chính  là  bổn  phận  của 

ngƣời xuất gia.  Ðƣợc nhƣ vậy không uổng một  đời xuất  gia, hy 

vọng tất cả cố gắng! 

Ngƣời  xuất  gia  không  thể  có  tâm  tham,  phải  quét  trừ  cho  sạch 

tâm này, nếu không sẽ không đủ tƣ cách làm ngƣời xuất gia. Nếu 

còn tham cái này, tham cái kia, cái gì cũng tham, càng nhiều càng 

tốt, thậm chí vơ vào hết mọi thứ rác rƣởi để tích trữ lại, nhƣ vậy 

quả là đáng thƣơng đến cực điểm vậy! 

Niệm danh hiệu của Bồ Tát Ðịa Tạng thì chúng ta phải niệm cho 

thật rõ ràng, để Bồ-tát hiểu rõ tâm ý của chúng ta. Tại sao chúng 

ta niệm Bồ Tát Ðịa Tạng? Mục đích của chúng ta là khiến Bồ-tát 

sau khi nghe tiếng chúng ta niệm, Ngài biết rõ ý muốn của chúng 

ta để phát tâm từ bi, cho chúng ta đƣợc thỏa mãn tâm ý. 

Năm  nay  chính  là  năm  đầu  của  thời  kỳ  "Cửu  tinh  liên  châu," 

tƣợng trƣng cho sự hung hiểm. Chúng ta không cần biết có hung 

hiểm  hay  không  hung  hiểm,  chỉ  biết  là  chúng  ta  một  tâm  kiền 

thành  niệm  "Nam-mô  Ðịa  Tạng  Vƣơng  Bồ-tát,"  nguyện  cầu  tai 

họa lớn của thế giới đổi thành tai họa nhỏ, nếu là tai họa nhỏ thì 

biến thành tiêu tan. Bởi vậy chúng ta chỉ một lòng khẩn thiết, vì 

toàn thể nhân loại trên thế giới nguyện cầu hòa bình, hạnh phúc, 

đó chính là mục đích chúng ta vào thất Ðịa Tạng. 

108 

Ðây chính là quảng đại tâm, vô lƣợng tâm mà kẻ xuất gia ai cũng 

phải ghi tạc trong lòng, coi chúng sanh nhƣ ngƣời thân của mình, 

giống nhƣ câu ngƣời ta nói: "Ngƣời chết đuối, ta chết đuối, ngƣời 

đói ta đói," phải phát tâm Bồ-tát, tự lợi lợi tha,tự giác giác tha, tự 

độ độ tha. Bởi vậy trong thời gian vào thất của pháp hội Bồ Tát 

Ðịa  Tạng,  chúng  ta  thành  tâm  chừng  nào  thì  sẽ  tốt  chừng  ấy, 

chúng ta đem hết thành tâm ấy niệm "Nam mô Ðịa Tạng Vƣơng 

Bồ-tát." 

Miệng chúng ta hết sức thành kính niệm Bồ Tát Ðịa Tạng, vậy là 

bánh xe của sáu nẻo luân hồi ngừng xoay. Không biết bao nhiêu 

là  chúng  sanh  nhờ  cơ  hội  này  mà  có  thể  ra  khỏi  cảnh  luân  hồi 

thoát ly khổ ách. Có thể nói rằng niệm danh hiệu Bồ Tát Ðịa Tạng 

là một công việc thần diệu, một công đức chẳng thể nghĩ bàn, do 

đó chúng ta không nên niệm trong sự mƣu đồ, trong sự đặt giá, 

không phải vì sự trả ơn của chúng sanh mà niệm, tóm lại chúng 

ta  niệm  vì  lòng  tình  nguyện.  Bởi  các  lý  do  trên  đạo  tràng  của 

chúng  ta  đột  nhiên  cử  hành  thất  Ðịa  Tạng,  chẳng  báo  trƣớc  gì, 

cũng không tuyên bố gì. Trong số trú tại Vạn Phật Thánh Thành 

mà cũng có ngƣời không hay biết. Cái đó chính vì cơ duyên, cơ 

duyên hội đủ nên mới cử hành thất Ðịa Tạng. 

Thất  Ðịa  Tạng  kết  thúc  thì  tiếp  theo  là  thất  Quán  Âm  (ngày  19 

tháng  2  âm  lịch),  để  cầu  cho  hòa  bình  thế  giới,  xin  tất  cả  mọi 

ngƣời cố gắng đến niệm "Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát." 

Có câu "chúng chí thành thành," tức là góp ý chí - của số đông - 

sẽ tạo thành thành trì, tất cả cùng một lòng niệm, gắng sức niệm, 

hết sức thực tâm niệm, tức có cảm ứng, nhƣ câu "cảm ứng đạo 

giao" vậy. Cử hành thất Ðịa Tạng hay Quán Âm, chúng ta chỉ cần 

109 

không  có  lòng  riêng  tƣ,  tự  lợi,  không  tranh,  không  tham,  không 

cầu, mà thực sự chỉ vì hạnh phúc của chúng sanh trên thế giới. 

Tại Vạn Phật Bảo Ðiện của Vạn Phật Thánh Thành, 

từ ngày 7 đến ngày 12 tháng 3 năm 1982 



Không Nên Làm Ô Nhiễm Hƣ Không 

Chúng  ta  cùng  với  hƣ  không  là  một,  chúng  ta  có  những  vọng 

tƣởng gì, tự nhiên chúng ta sẽ phát ra những ý vị cùng loại, làm 

đầy ắp hƣ không. Hƣ không đã bị ô nhiễm, chúng ta lại hấp thụ 

khí  ô  nhiễm  vào  mình,  bèn  sanh  ra  tật  bệnh,  nhẹ  thì  thân  thể 

không thơ thới, nặng thì ôi thôi! 

Những vọng tƣởng về tà tri tà kiến của chúng ta, nhƣ các tâm sát 

sanh, trộm cƣớp, tà dâm, nói dối, sân hận, ghen ghét, những loại 

tâm  chƣớng  ngại,  đều  chứa  đựng  độc  tố  ở  bên  trong,  nên  khi 

chúng phát ra sẽ làm cho không gian bị ô nhiễm. Bởi không gian 

chứa nhiều độc tố, thành thử hấp thụ chúng vào cơ thể, cơ thể sẽ 

trúng  độc,  các  tế  bào  sẽ  biến  thể,  nạn  nhân  nếu  không  mắc 

chứng  ung  thƣ  thì  cũng  là  một  loại  bệnh  nặng,  không  vƣợt  qua 

đƣợc. Bởi lý do đó, chúng ta phải làm sao cho tƣ tƣởng và hành 

vi lúc nào cũng chánh đại quang minh kẻo trời đất bị nhiễm thêm 

độc khí. Vũ trụ mà bị tràn ngập độc khí, thì chúng sanh toàn thế 

giới phải trúng độc mà tử vong,. 

Vọng tƣởng của chúng ta mang tính cách bất thiện, độc khí trong 

hƣ không sẽ tăng thêm một chút ít; vọng tƣởng của chúng ta mà 

thiện thì cái ý vị tốt lành trong hƣ không cũng sẽ tăng thêm. Ðộc 

110 

khí  nếu  đầy  ắp  hƣ  không  sẽ  vạn  lần  tàn  khốc  hơn  bom  đạn 

nguyên tử. 

Trong con ngƣời của chúng ta, cũng có đạn nguyên tử, đạn khinh 

khí, đạn hạch tâm. Nếu  trong tâm không có thứ  này thứ kia, thì 

trên thế giới cũng không có hiện tƣợng này, hiện tƣợng kia. Cái 

đó nghĩa là, bên trong có cái gì thì bên ngoài cũng hiện ra cái đó, 

nếu  trong  không  có  gì,  ngoài  cũng  không  thấy  có  gì  biểu  hiện, 

nhƣ câu nói: "Vạn pháp duy tâm tạo." 

Ngƣời xƣa có câu: "Thiên hạ bổn vô sự, dung nhân tự nhiễu chi," 

nghĩa  là  thiên  hạ  tự  nó  chẳng  có  chuyện  gì,  có  chuyện  là  do 

ngƣời gây rắc rối. Ðây là ám chỉ những kẻ ngu si, nhận thấy cái 

nầy  thật,  cái  kia  thật,  thật  này  thật  kia,  rồi  chết  cũng  thật,  mà 

chính mình chẳng hiểu chết ra sao, đáng thƣơng quá! 

Kẻ ngu si, sống trong thế gian, nào điên đảo, nào phiền não, nào 

tranh cãi, chẳng bao giờ thôi. Ở ngoài không có, ở trong thì có ; ở 

trong không có, trong giấc ngủ thì có. Có cái gì? Có vọng tƣởng. 

Vọng  tƣởng  rối  bời,  tâm  không  thanh  tịnh.  Phải  nhớ  rằng  vọng 

tƣởng  chính  là  hòn  đá  buộc  chân  ngƣời  tu  đạo,  trở  ngại  cho 

chúng ta khó thành tựu đạo nghiệp. 

Các vị coi! Ngƣời ta đúng là một quái vật, chính mình lại không 

nhận ra mình là quái vật, còn coi tấm thân này là quý giá phải yêu 

thƣơng bảo vệ, lúc nào cũng nghĩ tới nó. Phải uống viên thuốc bổ 

vitamin đi! Sống thêm vài năm nữa! Bất cứ ai, linh mục, mục sƣ, 

hòa  thƣợng,  phần  đông  cứ  mỗi  ngày  phải  uống  những  viên 

vitamin,  coi  nhƣ  đó  là  nguồn  sinh  lực,  nguồn  khang  kiện,  một 

phƣơng cách duy trì sinh mạng, trƣờng sanh bất tử. 

111 

Bây  giờ  tôi  nói  cho  quý  vị  nghe!  Hãy  bớt  vọng  tƣởng  đi,  cái  đó 

còn hữu dụng hơn bất cứ thứ thuốc bổ nào. Không tin sự thật đó 

thì quả là  quá si mê. Ðó là đạo lý chân chánh, không thể không 

tin, nếu nhƣ không tin tức là không có trí huệ. Ngƣời không có trí 

huệ thì không biết tin vào chân lý. 

Thế nào là chân lý? Chân lý là đạo lý chân chánh. Lấy một thí dụ, 

ngƣời có nhiều lòng dục, thì dùng thuốc bổ gì cũng vô hiệu. Lý do 

là ở tính chất của chữ "lậu," lậu tức là thấm ra, thoát ra ngoài. 

Ngƣời  đó  không  hiểu  rõ  ý  nghĩa  của  phép  dƣỡng  sanh  chân 

chánh:  thanh  tâm  quả  dục,  giữ  tâm  trong  sạch,  ít  dục  vọng. 

Chúng ta là kẻ tu hành, đầu tiên là bỏ ái trừ dục, một quy tắc căn 

bản, nếu không, dù có tu đến tám vạn đại kiếp cũng chẳng thành 

tựu đƣợc gì. 

Tôi từ San Francisco đến Vạn Phật Thánh Thành giảng kinh, lẽ dĩ 

nhiên tôi phải nói đúng sự thật, khiến quý vị hiểu rõ thực tánh của 

việc tu đạo. Nếu tôi không nói thật cho quý vị hay thì trời lạnh nhƣ 

thế này, tất cả đều ngồi ở trong giảng đƣờng sẽ bị gió lạnh xâm 

nhập, nếu nhƣ không đạt đƣợc chân lý, thì công chịu lạnh chẳng 

đƣợc ích gì, cứu vãn không lại. 

Ðiều tôi nói ngày hôm nay là sự thật, tôi mong quý vị nghe xong 

thì tự liệu lý lấy ba độc tham, sân, si của mình, đừng phóng độc 

khí lên không gian, ngỏ hầu giúp cho hết thẩy chúng sanh đƣợc 

hít thở chút không khí tƣơi mát, thì công đức của quý vị thật là vô 

lƣợng, giống nhƣ gián tiếp làm cuộc phóng sanh vậy. Tôi hy vọng 

thêm rằng tất cả chúng ta hãy cố tiêu diệt vọng tƣởng. Nếu không 

có  vọng  tƣởng  thì  hoàn  toàn  đƣợc  tự  tại,  rất  quý.  Nhƣ  vậy,  có 

chịu lạnh cũng không uổng công. 

112 

Mùa  đông  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành  chính  là  để  khảo  nghiệm 

định lực của các vị tu hành, để huấn luyện thân tâm của các vị. 

Tới  mùa  hè,  Vạn  Phật  Thánh  Thành  cũng  là  một  trƣờng  khảo 

nghiệm. 

Hết thẩy là khảo nghiệm, 

Coi thử mình ra sao, 

Ðối cảnh nhƣ không biết, 

Phải luyện lại từ đầu. 

Các vị phải ghi nhớ mấy câu này. 

Sau  đây  mấy  ngày  chúng  ta  sẽ  tổ  chức  Phật-thất  và  Thiền-thất 

(một Phật-thất, ba Thiền-thất, hạn kỳ là 28 ngày). Theo nghĩa câu 

"Ðông thiền, Hạ học," thì trong mùa Ðông, khí hậu lạnh lẽo, ngƣời 

ta nên tu tập tham thiền. Trong những ngày hè vì trời nóng bức, 

tốt  hơn  là  nghe  giảng  kinh  và  thuyết  pháp.  Tại  sao?  Nếu  nhƣ 

tham thiền trong bầu không khí oi ả, ngồi nhƣ vậy sẽ đổ mồ hôi, 

trong tâm sinh phiền muộn và ngồi lâu không nổi. Trời Ðông, lạnh 

ngăn ngắt, khi ngồi xuống tựa nhƣ ôm một khối băng trong lòng 

phải cắn răng chịu đựng. Lúc đó trong mình sẽ có một luồng hơi 

ấm bốc lên, xua đuổi khí lạnh không cho nó len lỏi vào cơ thể, và 

nhƣ vậy sẽ an tâm tĩnh tọa, dễ có cơ duyên vào định. Nếu nhƣ 

không phát động đƣợc luồng hơi ấm trong thân, hành giả sẽ cảm 

thấy lạnh xâm nhập. Ôi chao! Trời lạnh quá! Lạnh chết ngƣời à! 

Quý vị không dụng công, cố nhiên cảm thấy lạnh; nếu dụng công 

thì chẳng thấy lạnh. 

Nay  có  công  án  này,  nói  ra để  tham  khảo.  Trƣớc  đây  có  một  vị 

thiện  tri  thức  dẫn  một  nhóm  đệ  tử  đi  ra  ngoài  hành  cƣớc  tham 

113 

vấn đạo. Tất cả đều là dân miền Nam, nay đi lên phƣơng Bắc lại 

gặp lúc mùa đông giá lạnh, trời băng đất tuyết khiến các loại côn 

trùng đều bị chết lạnh. Nhóm đệ tử chịu không nổi lạnh mới đốt 

lửa  lên  để  sƣởi  ấm.  Vị  thiện  tri  thức  thấy  vậy  bèn  quở  cho  một 

phen: "Ngƣời tu đạo nếu không ráng chịu đƣợc đói rét thì còn tu 

tập gì đƣợc," nói rồi ông tính lấy nƣớc để dập tắt lửa đồng thời 

dạy rằng: "Các ngƣơi không biết phát động lò lửa bên trong của 

mình, lại chạy ra ngoài kiếm lửa cho ấm, thật là chẳng có chút chí 

khí  nào,  chẳng  có  chút  quyết  tâm  nào!"  Các  đệ  tử  thấy  sƣ  phụ 

giận, đều im tiếng không dám nói một câu, dập tắt hết lửa, thấy 

lửa bên trong mình nhen nhúm lên, bèn ngồi luôn xuống đất tĩnh 

tọa và không còn cảm thấy lạnh nữa. Từ đó thấy rằng, chúng ta 

không thể nhờ cậy vào duyên bên ngoài, mà phải biết tự cƣờng, 

dùng  nghị  lực  của  chính  mình  để  khắc  phục  mọi  hoàn  cảnh  bất 

nhƣ ý. 



Ðạo, Quý ở Hành 

Học Phật pháp thì càng học càng phải thông minh mới có đƣợc 

cơ hội khai ngộ. Chẳng thể càng học càng ngu si, học lâu mà trí 

huệ không tăng trƣởng, lại còn hồ đồ thêm, chẳng hiểu nhƣ thế 

nào là chánh pháp với tà pháp. Tại sao có tình trạng đó? Lý do vì 

không  chịu  nghiên  cứu  đến  tận  cùng.  Nghe  xong  Phật  pháp  thì 

chúng ta phải thi hành một cách thực tiễn, y giáo phụng hành, y 

pháp tu hành. Chẳng phải nghe xong kinh thì mang kinh cất trên 

kệ sách, rồi chẳng kể đến kinh nữa. Ðạo lý nghe xong, phải nên 

tha  thiết  tự  hỏi  chính  mình,  có  noi  theo  đƣợc  đạo  lý  đó  không. 

Học  Phật  pháp  nhƣ  vậy  mới  không  uổng  công  phu,  mới  không 

lãng phí thời gian quý báu. 

114 

Ngƣời xƣa nói: "Lời nói là pháp, việc làm là đạo." Còn nói rằng: 

"Nói cho tốt, nói cho hay, chẳng thực hành, chẳng phải đạo," lại 

có câu: "Ðạo là hành, chẳng hành, đạo chẳng có dụng ích; Ðức là 

lập thành, chẳng lập đâu còn đức." Trời giá lạnh nhƣ thế này, đến 

để giảng Phật pháp, để  nghe Phật pháp, thế tất  phải thực hành 

một cách thực tiễn, mới gọi là biết nghe pháp. Nếu không, nghe 

đƣợc  bao  nhiêu  kinh,  bao  nhiêu  pháp,  đều  thành  vô  dụng.  Về 

điểm này, mong quý vị phải hiểu một cách sâu xa. 

Tu đạo! Tu đạo! Tu đạo! Phải tu đạo! Nhƣ thế nào là tu đạo? Ăn 

cơm là tu đạo, mặc áo là tu đạo, ngủ là tu đạo. Khi ăn ta phải ăn 

cho hết sạch, chớ không phải chỉ ăn nửa chén cơm còn nửa kia 

thì đổ vào thùng rác, vậy là tiêu hết phƣớc báo. Khi mặc thì quần 

áo phải cho sạch sẽ, không thể mặc dơ dáy, nếu không sẽ mất vẻ 

oai nghi. Khi ngủ cũng phải giữ sạch nhƣ vậy, chăn gối phải cho 

chỉnh tề tinh khiết, chớ không sống luộm thuộm, để ngƣời ngoài 

trông vào thì hết cả vẻ trang nhã. Hơn nữa, đối với ngƣời xuất gia 

thì  bốn  oai  nghi  lớn  là  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  càng  phải  đƣợc  chú 

trọng. 

Vạn Phật Thánh Thành trong lúc còn mới mẻ, thì chỗ nào cũng 

phải có quy củ, hết thẩy mọi thứ phải làm cho tốt đẹp. Trƣớc tiên 

hãy  bắt  đầu  từ  chỗ  nhỏ,  mỗi  ngƣờì  dọn  dẹp  sạch  sẽ  nơi  căn 

phòng của mình, một tờ giấy, một cây bút, cũng phải xếp vào nơi 

chốn của chúng; một cái kim, một sợi chỉ cũng không vứt bừa bãi. 

Phải nuôi dƣỡng các thói quen tốt, để ngày sau đi ra ngoài tham 

vấn, hoặc tá túc (quải đơn) tại một đạo tràng nào còn giữ đƣợc 

cung  cách  tề  chỉnh,  không  sai  sót,  tránh  trƣờng  hợp  "thiên  đơn" 

(phải đi nơi khác). Ðiểm này, xin đặc biệt chú ý. 

115 

Giữ Miệng Phòng Tâm 

Cổ đức có câu: "Thiện ác lƣỡng điều đạo, tu đích tu, tạo đích tạo" 

(thiện ác hai con đƣờng, đƣờng tu và đƣờng tạo). Ðiều này nói ra 

hoàn toàn xác đáng. Tu cái gì? Tu đƣờng thiện. Tạo cái gì? Tạo 

nghiệp  ác.  Thiện  tri  thức  cảnh  giác  chúng  ta  mà  không  bao  giờ 

chán,  có  điều  chúng  ta  ngu  si,  không  biết  lãnh  giáo  những  điều 

ngay, cứ việc ta ta làm, chỉ biết lợi cho mình mà không nghĩ lợi 

cho ngƣời khác và, nói cách khác là chỉ biết tạo nghiệp ác, không 

tu thiện, cho nên không thể nào ra khỏi sáu nẻo trong vòng luân 

hồi. 

Ý  nghĩ  của  chúng  ta  kể  ra  thì  vô  lƣợng,  vô  biên,  vô  cùng  tận. 

Niệm  thì  chạy  lên  thiên  đàng,  niệm  thì  xuống  địa  ngục.  Vọng 

tƣởng về thiện tức thuộc phạm vị thiên đàng, vọng tƣởng về ác 

thì thuộc về địa ngục, do đó, chúng ta nhất cử nhất động, một lời 

nói  một  công  việc  làm,  lúc  nào  cũng  phải  thận  trọng,  từng  giờ 

từng  khắc  lƣu  tâm,  đâu  đâu  cũng  phải  chú  ý,  trong  ngoài  nhƣ 

một. 

Trông  bề  ngoài  thì  hành  động  rất  tốt,  nhƣng  bên  trong  thì  đầy 

vọng  tƣởng,  cái  đó  cũng  không  mang  lại  kết  quả.  Phải  làm  sao 

cho trong ngoài nhƣ một, không chạy theo vọng tƣởng mới đƣợc. 

Có những ngƣời trong tâm thì đầy vọng tƣởng, nghĩ rằng ngƣời 

ngoài  không  ai  biết,  rồi  cứ  nhƣ  vậy  ngày  ngày  vọng  tƣởng,  cho 

đến  khi  xuống  địa  ngục  cũng  mang  theo,  mà  chính  mình  thì 

không biết tại sao đọa địa ngục. Những hạng ngƣời nhƣ vậy thật 

đáng thƣơng! 

Chúng ta là ngƣời tu học, ở chung phải giữ miệng. Ðại chúng ở 

chung một nơi, phải đề phòng chuyện thị phi. Có câu nói rất chí 

116 

lý: "Họa tòng khẩu xuất, bệnh tòng khẩu nhập." Nghĩa là họa do 

bởi lời từ miệng thốt ra, bệnh cũng do từ miệng mang vào. Chúng 

ta  không  nên  bạ  đâu  nói  đấy,  cố  tránh  chuyện  phiền  phức,  giữ 

miệng  cho  kín  là  tốt  hơn  cả.  Lại  có  câu:  "Thị  phi  chỉ  vì  hay  mở 

miệng,  phiền  não  đều  do  cƣỡng  xuất  đầu."  Ðộc  tọa  phòng  tâm, 

nghĩa là khi ngồi một mình chúng ta phải cẩn thận đề phòng tâm 

ý, chớ theo vọng tƣởng, nhất là các tƣ tƣởng về dâm dục. Ngƣời 

xuất gia càng phải đặc biệt chú ý, quản lý kỹ càng cái tâm, không 

cho những tƣ tƣởng vô ích đến quấy nhiễu. 

Vọng tƣởng thì ai ai cũng có, nhƣng khi đã khởi vọng tƣởng thì ta 

phải vận dụng các phƣơng cách để khống chế, không cho vọng 

tƣởng làm mƣa làm gió. Những phƣơng cách đó là hoặc ta niệm 

Phật, hoặc ta trì chú, hoặc  giả ngồi thiền, bái sám, tóm lại kiếm 

một  cái  gì  khác  để  làm,  sao  cho  tinh  thần  tập  trung  lại  thì  sẽ 

không có vọng tƣởng. 

Ngƣời  tu  đạo,  thứ  nhất  phải  phá  đƣợc  cánh  cửa  sắc  dục.  Nếu 

không phá đƣợc nó thì không có hy vọng tu tập thành công. Cả 

ngày  mà  đầu  óc  hồ  đồ,  tâm  điên  đảo,  cũng  không  thành  công. 

Cho nên tôi thực thà nhắn quý vị là chúng ta phải hàng phục cái 

tâm  này.  Hàng  phục  tâm  chính  là  dứt  cái  niệm  dâm  dục.  Nếu 

không đoạn trừ đƣợc nó thì dù tu cho đến tám vạn đại kiếp cũng 

chẳng  khác  gì  nấu  cát  để  hòng  có  cơm  ăn,  xƣa  nay  chẳng  có 

chuyện đó bao giờ. 

Các vị có muốn tu thành quả thánh vô lậu không? Ðoạn dục cắt 

ái, thanh tâm quả dục, thì còn có chút hy vọng, nếu không, không 

hy vọng gì, tốt hơn là mau mau hoàn tục kẻo lãng phí thời gian! 

117 

Bất kể là phái nam hay phái nữ, hoặc giả là Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, 

ƣu-bà-tắc, ƣu-bà-di, là ngƣời già hay trẻ nít, ai nói đạo lý chánh 

đáng thì ta nghe, ai nói không chánh đáng thì đừng có tin, chúng 

ta nhất định phải có con mắt chọn pháp (trạch pháp nhãn). Hợp 

đạo lý thì đi tới, không hợp đạo lý thì rút lui; chọn điều thiện mà 

theo, bất thiện thì sửa đổi, đó là quan điểm hết sức cơ bản của 

ngƣời tu. 

Có ngƣời biết rõ lỗi của mình mà không sửa đổi, biết mà vẫn làm 

quấy.  Những  hạng  ngƣời  này  rất  khó  giáo  hóa,  họ  chẳng  kham 

nổi Phật pháp, chẳng thể học gì thêm. Ngƣời ta nói: "Gỗ mục khó 

đẽo  gọt,  tƣờng  bằng  phân  khó  trét,"  nếu  chính  mình  không  tự 

giúp  cho  mình,  tự  mình  coi  thƣờng  mình,  thì  ai  còn  coi  trọng 

mình, ai còn giúp đỡ mình  nữa? Ðó là điều cần phải tự xét cho 

kỹ. 



Giòi Bọ Trên Thân Mình 

Kinh Hoa Nghiêm nói: Trên vô số báo thân của chƣ Phật hiện ra 

vô  số  các  lỗ  chân  lông.  Tại  mỗi  lỗ  chân  lông  lại  hiện  ra  các  cõi 

của chƣ Phật, hiện ra cả bông sen quý to lớn và vô số các lá sen. 

Mỗi  lá  lại  phóng  hào  quang,  mỗi  tia  hào  quang  lại  phóng  quang 

nữa,  hiện  ra  bao  nhiêu  sắc  tƣớng,  vô  cùng  vô  tận.  Trong  hào 

quang hiện ra mặt trăng, trong mặt trăng lại có mặt trăng. Những 

loại cảnh giới đó là do chƣ Phật biến hiện ra. 

Trên thân thể của chúng ta cũng có sự hiện xuất. Hiện ra cái gì? 

Hiện ra các con trùng. Trên thân thể của chúng ta có vô số các 

con trùng, các con trùng này còn hôi thối hơn các con giòi bọ ở 

cầu tiêu nữa. Trên mình các con trùng này cũng có vô số các con 

118 

vi  khuẩn,  mà  mắt  thƣờng  của  chúng  ta  không  thể  thấy  đƣợc, 

ngoại trừ những ai đã chứng đƣợc thiên nhãn thông mới có thể 

thấy chúng (các kính hiển vi tối tân hiện nay cũng chƣa soi đƣợc 

các  loại  này).  Các  vi  khuẩn  đều  vô  cùng  dơ  bẩn,  chẳng  qua 

chúng  ta  không  biết  đó  mà  thôi.  Hãy  xem  cái  con  trùng lớn  này 

(thân  thể  con  ngƣời),  ngƣời  ta  trân  quý  nó  biết  bao,  nó  quan 

trọng nhƣ thế nào, lại sợ nó bị đói bị khát, còn sợ nó bị lạnh, bị 

nóng,  nghĩ  hết  mọi  cách  để  bảo  vệ  nó!  Tại  làm  sao  lại  thƣơng 

mến nó nhƣ vậy? Nguyên do là bởi ba độc. Có tâm tham tức sẽ 

sanh ra con trùng tham  dục. Có  tâm sân bèn sanh ra con trùng 

sân. Có tâm si tức sẽ có con trùng ngu si, nói tóm lại, có tƣ tƣởng 

gì thì sẽ có con trùng cùng loại. 

Tƣ tƣởng của chúng ta còn dơ dáy hơn gấp bội các con giòi bọ 

trong  cầu  tiêu,  nó  chứa  đựng  toàn  là  những  thứ  tà  tri  tà  kiến, 

chẳng có chút nào chánh tri chánh kiến. Tƣ tƣởng càng dơ bẩn, 

thì càng nghĩ tới những điều dơ bẩn, thậm chí tạo thành một thế 

giới dơ bẩn, đầy sự nhiễm ô, cho nên mới biến thành ngũ trƣợc 

ác thế (thế giới ác có năm thứ không trong sạch.) 

Ngũ trƣợc ác thế là do chúng ta có những tƣ tƣởng không thanh 

tịnh mà tạo thành. Thế giới Ta-bà này, nguyên nó không ô trƣợc, 

chính do chúng ta làm cho nó thành ô trƣợc. Ngũ trƣợc gồm kiếp 

trƣợc,  kiến  trƣợc,  phiền  não  trƣợc,  chúng  sanh  trƣợc,  mạng 

trƣợc, năm thứ không trong sạch, đáng sợ biết chừng nào ! 

Trong tâm chúng ta có những niệm không chánh đáng, đại khái 

nhƣ có niệm tật đố chẳng hạn, cùng niệm chƣớng ngại, thƣờng 

thƣờng  nổi  lên  mà  chúng  ta  không  thừa  nhận,  lại  đem  dấu  bên 

trong,  cho  là  không  ai  biết.  Kỳ  thực  hành  vi  đó  còn  mƣời  phần 

xấu xa hơn của bọn yêu ma quỷ quái. Nói trắng ra, nó xấu xa đến 

119 

độ có thể sánh với hành động phóng ra uế khí và mùi xú uế xông 

tới  tận  tầng  trời  ba  mƣơi  ba  khiến  Ngọc  Hoàng  Ðại  Ðế  phải  bịt 

mũi mà chạy. Các vị nghĩ coi! Mùi xú uế đó lợi hại hay không lợi 

hại? Mùi hôi thối không thể nào chịu đƣợc. 

Tƣ tƣởng và  hành  vi  của  mình  cũng  hôi  thối  nhƣ  vậy,  mà  mình 

không tự biết, còn tự cho mình là thanh cao, có biết đâu rằng ta 

đã làm ô nhiễm cái thế giới này. Bởi đó mà có ngũ trƣợc ác thế. 

Các vị nên biết, chúng ta có một niệm chánh tức chúng ta đã giúp 

vào cái chánh khí của trời đất; một niệm tà tức là phát ra mùi xú 

uế, uế khí xông lên, trời đất không chịu nổi. Ðây không phải là lời 

nói chơi, một câu chuyện đùa, chính ra là nó nhƣ thế. 

Tại sao trời làm hạn hán mà không có mƣa? Vì ngƣời ta phóng ra 

uế  khí,  xông  lên  tận  hƣ  không,  khiến  cho  loài  rồng  chuyên  làm 

mƣa không chịu nổi mùi uế khí, phải chạy đi nơi khác nên không 

hoàn thành đƣợc nhiệm vụ của nó. 



Thái Thƣợng Lão Quân Thanh Tịnh Kinh 

Chúng  ta  học  Phật  pháp  là  để  tu  đạo,  tu  đạo  là  để  thành  Phật; 

muốn  thành  Phật,  ắt  phải  học  Phật  pháp;  học  Phật  pháp  nhất 

định  phải  tu  đạo,  có  tu  mới  thành  Phật,  đây  là  đạo  lý  bất  di  bất 

dịch.  Trong  thời  gian  tu  đạo  thì  mọi  hành  động  mọi  tạo  tác  đều 

vƣợt ra ngoài phạm vi tƣ tƣởng cùng hành vi của thế gian. Ngƣời 

đời thì còn dính mắc với sanh hoạt của gia đình, còn ham khoái 

lạc sung sƣớng, ham thụ hƣởng. Ngƣời xuất gia thì sống ngƣợc 

hẳn lại, xả bỏ khoái lạc, xả bỏ an vui, xả bỏ hƣởng thụ. Ngƣời ta 

nói: "Xả bất liễu tử, hoán bất liễu sanh; xả bất liễu giả, thành bất 

120 

liễu  chân."  Tức  là:  Không  xả  đƣợc  cái  chết,  không  đổi  đƣợc  sự 

sống; không xả đƣợc cái giả, không thành đƣợc cái chân. Buông 

bỏ  cái  giả  xuống  thì  lƣợm  cái  chân  lên.  Học  Phật  pháp,  phải  tu 

đạo. Ðạo thực ra là gì? Ðạo không có hình tƣớng gì cả, bởi vậy 

Lão tử nói rằng: 

Ðại  đạo  vô  hình,  sinh  dục  thiên  địa.  Ðại  đạo  vô  tình,  vận  hành 

nhật nguyệt. Ðại đạo vô danh, trƣởng dƣỡng vạn vật. Ngô bất tri 

kỳ danh, cƣỡng danh vị đạo. Phù đạo giả, hữu thanh hữu trƣợc, 

hữu  động  hữu  tĩnh,  thiên  thanh  địa  trƣợc,  thiên  động  địa  tĩnh. 

Nam thanh nữ trƣợc, nam động nữ tĩnh, giáng bổn lƣu mạt, nhi 

sanh vạn vật. 


Trên đây là một đoạn kinh văn trong Thanh Tịnh Kinh của Lão tử. 

Lão  tử  phân  tích  nghĩa  "đạo"  một  cách  rõ  ràng,  có  thể  dùng  để 

tham khảo. 

Truyền  thuyết  trong  Phật  giáo  thì  ghi  rằng  Lão  tử  chính  là  hóa 

thân của tôn giả Ðại Ca-diếp, bởi Tôn giả ƣa thích già lão, dù già 

nhƣng  chí  không  già,  khi  đã  luống  tuổi  rồi  vẫn  còn  tinh  cần  tu 

hạnh  đầu-đà,  thƣờng  ăn  những  thứ  ngƣời  ta  không  ăn  đƣợc, 

mặc những đồ ngƣời ta không thèm mặc, trú ngụ tại những nơi 

ngƣời ta không trú đƣợc, đây chỉ là mấy điều trong mƣời hai điều 

khổ hạnh của Tôn giả mà ngƣời đời sau thƣờng lấy đó làm mực 

thƣớc. 

Theo  truyền  thuyết  thì  Lão  tử  ở  trong  bụng  mẹ  tám  mƣơi  mốt 

năm trƣớc khi ra đời. Tại sao nhƣ vậy? Bởi trong một kiếp trƣớc 

Lão tử từng học kinh Dịch nên ít nhiều có sự tâm đắc, và đối với 

Bát-tự  về  thời  điểm  sanh,  ông  nghiên  cứu  kỹ  để  chọn  lựa  thời 

gian nào ra đời tốt đẹp nhất, căn cứ theo sự phối hợp của năm, 

121 

tháng, ngày, giờ (bốn yếu tố thời gian này tính theo cả can và chi, 

nên gọi là Bát-tự [tám chữ]), lúc đó ông mới ra đời. Có điều, gặp 

đƣợc năm tốt thì tháng lại không tốt, gặp đƣợc tháng tốt thì ngày 

lại không tốt v.v.. cứ nhƣ thế ông chờ tới tám mƣơi mốt năm mà 

không kiếm ra đƣợc một thời điểm cát tƣờng. Khi ông ra đời, đầu 

tóc đã bạc, râu đã bạc, nhƣng tinh thần lại trẻ, đúng là "hạc phát 

đồng nhan" (tóc trắng nhƣ hạc, dung nhan thì trẻ), không có vẻ gì 

là già lọm khọm. Bởi vậy, ngƣời đời gọi ông là Lão tử. 

Lão tử sanh vào thời Ðông Châu, đồng thời với Khổng tử. Sử ký 

chép  rằng: "Khổng  tử  hỏi  Lão  Ðam  (Lão tử) về  lễ,  khi  về có  cái 

cảm thán (ngƣời đó) cũng giống nhƣ rồng." Triều đại nhà Châu, 

Lão tử có làm chức Thủ-tạng-lại (ngƣời coi thƣ viện), về sau ông 

cỡi trâu xanh, khi đi qua cửa quan Hàm Cốc, bị quan Lệnh doãn 

Hỷ  nhận  ra, ông  này  đến  cầu  mà  học  đƣợc  đạo.  Lão  tử  nói  hai 

thiên Ðạo Ðức Kinh, thiên trên nói về đạo, thiên dƣới nói về đức, 

tổng  cộng  hơn  năm  ngàn  lời.  Về  sau  không  ai  biết  tung  tích  gì 

nữa. 

Lão  tử  nghiên  cứu  thiên  văn  học,  lại  nghiên  cứu  địa  lý  học,  đối 

với nhân văn ông cũng nghiên cứu, do đó ông viết ra bộ kinh gọi 

là Thanh Tịnh Kinh. Kinh văn nhƣ sau :  

Ðại  đạo  vô  hình,  sinh  dục  thiên  địa:  Vũ  trụ  lớn  rộng  nhƣ  vậy, 

nhƣng  lại  do  đạo  mà  sanh  ra.  Nếu  không  có  đạo,  thì  trời  đất, 

trăng  sao  v.v..  đều  không  có,  tất  cả  chỉ  là  một  cái  thể  hỗn  độn. 

Bởi có đạo nên mới có trời, đất, vạn vật, rồi có tiên, Phật, thánh 

nhân. 

Rốt cuộc đạo là cái gì? Ðạo không có hình tƣớng, nhƣng có tác 

dụng  "sinh  sinh  bất  tức,  hóa  hóa  vô  cùng."  Ðạo  cũng  là  cái  O 

122 

(vòng  tròn),  vậy  mới  có  thể  sanh  trời,  sanh  đất,  sanh  vạn  vật, 

sanh tiên, Phật, thánh nhân. Cái đó đều do từ tính chất của cái O 

mà ra. 

Ðại đạo vô tình, vận hành nhật nguyệt: Ðại đạo thì không có tình 

cảm,  đối  trƣớc  vạn  vật  thì  bình  đẳng;  không  giống  nhƣ  con 

ngƣời, hành động trong tình cảm, có nhân tình, có ái tình. Ngƣời 

xuất gia cũng có đạo tình - quý vị thấy đó! Tu đạo phải nên dứt 

tình, phải vô tình, một chút cảm tình cũng nên bỏ, tức là "quét hết 

thẩy  tình,  đoạn  hết  thẩy  dục."  Có  ngƣời  nói:  "Nhƣ  vậy  là  giống 

nhƣ cây cỏ bất nhân hay sao?" Không phải vậy. Ðó là hiện tƣợng 

vƣợt pháp thế gian. 

Mặt trời là tinh hoa của yếu tố dƣơng, mặt trăng là tinh hoa của 

âm,  cả  hai  đều  vận  hành  bất  tuyệt  trong  quỹ  đạo,  do  đó  mới  có 

bốn mùa là xuân, hạ, thu, đông, chi tiết hơn thì phân ra thành hai 

mƣơi bốn tiết, bẩy mƣơi hai hậu. Tiết và hậu đều phát sinh từ sự 

vận hành của mặt trăng và mặt trời vậy. 

Ðại  đạo  vô  danh,  trƣởng  dƣỡng  vạn  vật:  Ðại  đạo  không  có  tên, 

nhƣng hết thẩy  vạn vật đều từ trong đại đạo mà sanh ra và lớn 

lên.  Cảnh  giới  này,  càng  nghiên  cứu  càng  thấy  nó  ảo  diệu  vô 

cùng. 

Khi tôi mới mƣời sáu tuổi, tôi đã từng làm bài kệ sau đây: "Vạn 

vật nhân đạo sanh, đắc giả tự thông linh, ngộ triệt cá trung lý, Bồ-

đề  bất  giảm  tăng,"  đại  ý  nhƣ  thế  này:  Hết  thẩy  mọi  thứ  đều  do 

đạo mà sanh ra. Ai muốn thì sẽ có trí huệ, sẽ thông đạt mọi thứ 

không trở ngại, và hết thẩy đều sáng tỏ. Có tam thân, tứ trí, ngũ 

nhãn, lục thông. Tại sao Phật lại đƣợc nhƣ thế? Bởi vì Phật đắc 

đạo, đã đƣợc khai ngộ, đã chứng Phật quả. Chúng ta tại làm sao 

123 

không  đƣợc  nhƣ  thế?  Bởi  vì  chúng  ta  bị  tập  khí  ràng  buộc  một 

cách kiên cố, khiến cho thủy chung không hề có sự canh cải để 

đổi mới, nên không biết phân biệt rõ ràng. Nếu nhƣ có trí huệ, tự 

nhiên sẽ có nhận định phân minh về các diệu lý, biết đạo giác ngộ 

là không tăng cũng không giảm, vì tới đây là đã đạt đƣợc quả vị 

vô học. 

Ngô bất tri danh, cƣỡng danh vị đạo: Lão tử nói rằng: "Ta không 

biết tên của nó là gì, ấy là ta miễn cƣỡng đặt cho nó một cái tên, 

gọi là 'Ðạo' mà thôi!" Tiếp theo Lão tử giải thích nhƣ sau: 

Phù đạo giả! hữu thanh hữu trƣợc, hữu động hữu tĩnh: Cái đạo 

này, có thanh, cũng có trƣợc. Thanh tịnh đến cực điểm thì hóa ra 

trƣợc,  trƣợc  đến  cực  điểm  thì  hóa  ra  thanh.  Cái  đạo  này,  tánh 

chất  của  nó  là  tự  nhiên,  giống  nhƣ  hơi  điện  vậy  nó  có  động  có 

tĩnh, động là dƣơng và tĩnh là âm, cho nên có câu: "nhất dƣơng 

nhất âm chi vị đạo," một dƣơng với một âm là đạo. 

Thiên  thanh  địa  trƣợc,  thiên  động  địa  tĩnh:  Trời  thì  thanh,  khí 

thanh  bốc  lên  tạo  thành  bầu  trời;  đất  thì  trƣợc,  khí  trƣợc  chìm 

xuống thành ra đất. Trời thì động, có mặt trăng mặt trời vận hành, 

các sao di động, đều là động cả. Ðất thì tĩnh, núi sông, đất rộng, 

và nhà cửa đều ở trạng thái tĩnh. 

Nam  thanh  nữ  trƣợc,  nam  động  nữ  tĩnh:  Phái  nam  thì  thuộc  về 

thể thanh tịnh, phái nữ thì thuộc thể ô trƣợc. Nam thì động, chủ 

về  phía  ngoài,  gây  dựng  sự  nghiệp,  đi  bôn  ba  khắp  nơi.  Nữ  thì 

tĩnh, chủ về bên trong, giúp chồng dạy con, quản lý gia đình. Vợ 

chồng phân công hợp tác, tạo nên gia đình tốt đẹp. Nay thì nam 

nữ bình quyền, kinh tế bình đẳng, thậm chí đi đến chỗ đồng tính 

124 

luyến ái, cái đó chính là phản lại luật âm dƣơng của trời đất, tạo 

thành tai vạ, ắt đọa địa ngục. 

Giáng  bổn  lƣu  mạt,  nhi  sanh  vạn  vật:  Từ  gốc  đi  tới  ngọn,  vào 

trong luân hồi lục đạo, sanh ra làm ngƣời hay chẳng phải ngƣời, 

đó  là  các  loại  động  vật  hữu  tình,  rồi  trăm  ngàn  thứ  kỳ  lạ,  cái  gì 

cũng có cả. Nói về con ngƣời chẳng hạn, ta thấy biết bao nhiêu 

loại  chủng  tộc,  mầu  da  không  giống  nhau,  tƣớng  mạo  và  thân 

hình  cao  lớn  khác  nhau,  tính  tình  cũng  chẳng  giống  nhau  nữa, 

tóm  lại,  có  rất  nhiều  tƣớng  trạng  khác  biệt.  Các  loài  động  vật 

khác, thì cứ suy ra khắc biết, cũng nhiều điều dị biệt. Vạn vật là 

nói chung, bao gồm cả chúng sanh hữu tình và vô tình. Hữu tình 

là  các  loài  động  vật,  chúng  sanh  vô  tình  là  các  loài  thực  vật  và 

khoáng vật. 

Các vị hãy nghĩ  lại cho kỹ, nếu nhƣ chúng ta không tu  đạo một 

cách  đàng  hoàng  thì  chi  bằng  chúng  ta  đừng  xuất  gia.  Sống  tại 

gia, chúng ta còn có thể ăn uống, vui chơi, tùy hứng, không bị bó 

buộc, không gặp trở ngại. Khi đã xuất gia, lại không chịu tu hành, 

thì xuất gia nhƣ vậy rốt cuộc là để làm gì? Há chẳng phải là ngu 

si lắm sao? Nói cho đúng ra thì quả là đáng thƣơng lắm! Xuất gia 

thì  chỉ  một  việc  tu  hành,  mới  không  uổng  công,  không  lãng  phí 

thời  giờ,  mới  không  phụ  cái  tâm  nguyện  lúc  bắt  đầu.  Hãy  hiểu 

cho thấu mục đích xuất gia của mình, đó là sự khai ngộ, là thành 

Phật. Nếu nửa đƣờng lùi  bƣớc,  sanh tâm thoái chuyển, thì nhƣ 

vậy, ở trên sẽ có lỗi với chƣ Phật, cha mẹ, các vị thầy tổ đã kỳ 

vọng nơi mình, ở dƣới sẽ đắc tội với chúng sanh đã có lòng gởi 

gắm.  Chúng  sanh  đƣơng  hy  vọng  chúng  ta  sẽ  cứu  độ  họ  thoát 

khỏi biển khổ, nhƣng nếu nhƣ trong trƣờng hợp vừa nói, chúng 

ta đã làm cho họ hoàn toàn thất vọng rồi ! 

125 

Ðạo Tràng Của Chánh Pháp Trụ Thế 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  đạo  tràng  của  chánh  pháp  trụ  thế,  là 

nguồn phát tích của Phật giáo thế giới và cũng là nơi Phật giáo 

thế  giới  trở  về  nguồn.  Vạn  Phật  Thánh  Thành  có  cơ  có  sở,  thì 

thiên ma ngoại đạo phải bàng hoàng hãi sợ, đến độ dựng đứng 

lông  tóc.  Bàng môn  tả  đạo  cũng  sẽ  khẩn  trƣơng,  chúng  run sợ, 

ngủ không an giấc, ăn không biết mùi vị, nên chúng phải nghĩ hết 

mƣu  kế,  tìm  mọi  biện  pháp  để  phá  hoại,  để  tiêu  diệt  Vạn  Phật 

Thánh Thành, sao cho Vạn Phật Thánh Thành bị thất bại, đi đến 

chỗ tiêu vong, không tồn tại đƣợc. Chúng nghĩ nhƣ thế có khác gì 

kẻ si nói trong mơ, một chuyện không thể nào làm đƣợc. 

Vạn Phật Thánh Thành là một đạo tràng đƣợc mƣời phƣơng chƣ 

Phật  hộ  trì.  Ðó  là  "từ  đất  vọt  lên,  hiện  thành  tháp  Bảo  Vƣơng," 

cho nên Vạn Phật Thánh Thành kiên cố nhƣ kim cƣơng, không ai 

có  thể  phá  nổi,  không  ai  tiêu  diệt  nổi.  Nói  cách  khác,  Vạn  Phật 

Thánh Thành chính là một "đài ánh sáng" - đăng đài - chiếu ánh 

sáng  thanh  tịnh  vào  những  nơi  u  tối  trong tâm  của  chúng  sanh, 

dẫn dắt chúng sanh trên con đƣờng giác ngộ Bồ-đề. 

Hễ  ngƣời  nào  trú  ngụ  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  đều  có  sẵn 

thiện căn lớn, có đức hạnh lớn. Nếu không vậy, họ đã không tới 

nơi đây. Những ngƣời có đức hạnh đến Vạn Phật Thánh Thành 

cũng giống nhƣ đi vào tòa Bảo sơn, gặt hái đƣợc những của quý 

vô giá - minh tâm kiến tánh. Ngƣời không có đức hạnh, đến đây 

thì chẳng khác gì ngồi trên thảm đinh, không cảm thấy an ổn. 

Trên quả đất này Vạn Phật Thánh Thành là đạo tràng khởi thủy 

việc hoằng dƣơng chánh pháp, cho nên đối với các chúng trú ngụ 

ở đây, mỗi hành vi, mỗi cử động, mỗi lời nói đều giữ đúng quy củ 

126 

của Phật chế ra. Chỉ có trong con mắt của bọn yêu ma quỷ quái 

thì  chúng  mới  thấy  khác,  mà  cho  là  sai  quấy.  Vạn  Phật  Thánh 

Thành có lệ ăn mỗi ngày một bữa (nhật trung nhất thực), dạ bất 

đảo  đơn,  đêm  không  ngả  lƣng  xuống  giƣờng  (hiếp  bất  trƣớc 

tịch),  đắp  y  thƣờng  xuyên  (ca-sa  bất  ly  thân),  trai  gái  không  nói 

chuyện (hỗ bất giảng thoại). Ngƣời ngoài cho nhƣ vậy là lạc hậu, 

không  hợp  trào  lƣu,  vì  sao?  Bởi  Vạn  Phật  Thánh  Thành  đề 

xƣớng  chánh  pháp  còn  ngƣời  ta  thì  ƣa  sống  trong  thời  kỳ  mạt 

pháp, sống buông thả không muốn bị hạn chế. Bởi vậy, Vạn Phật 

Thánh Thành có làm ra chuyện gì, có hành động gì thì bị coi nhƣ 

sai quấy, và họ phải tận lực công kích, phá hoại và tiêu diệt. 

Có  nhiều  ngƣời  đến  Vạn  Phật  Thánh  Thành  cảm  thấy  trong 

ngƣời không đƣợc tự tại. Cái đó là do họ còn nhiều tập quán hỗn 

tạp của thế gian, nên khi đến nơi họ gặp ngay sự trở ngại, khiến 

tâm  không  hoan  hỷ  với  các  thanh  quy  của  Vạn  Phật  Thánh 

Thành. Họ thấy các vị xuất gia khổ tu thì cho rằng nhƣ vậy là trái 

với tự nhiên.  Họ không hiểu  rằng: "Chịu khổ thì  hết khổ, hƣởng 

phƣớc thì hết phƣớc." Ðây chính là lời dạy quý giá. Chỉ vì muốn 

hƣởng an lạc nhất thời, mà gieo nghiệp báo cho kiếp sau. 

Vạn Phật Thánh Thành không a dua theo các tệ đoan, ngƣời của 

Vạn Phật Thánh Thành cũng vậy, tất cả đều phát tâm Bồ-đề, nỗ 

lực dụng công tu đạo. Cho nên ở đây khi có thất Ðịa Tạng, hoặc 

thất Quán Âm, hoặc Phật thất hay Thiền thất, bất kể lúc nào, mọi 

ngƣời  đều  ráng  chịu  cực  khổ,  không  lúc  nào  nghỉ  ngơi.  Muốn 

xuất gia tu đạo, lại không muốn chịu khổ, lại muốn đƣợc an vui, 

muốn  hƣởng  thụ,  rồi  muốn  khai  ngộ,  muốn  thành  Phật,  thì  thật 

chƣa có cái đạo lý nào nhƣ vậy. 

127 

Trên  đời  không  bao  giờ  có  chuyện  chẳng  làm  mà  đƣợc  ăn.  Cứ 

nghĩ chiếm riêng phần tiện nghi cho mình chỉ là một vọng tƣởng 

của kẻ ngu si. Ngƣời xƣa có nói: "Một phần cày bừa là một phần 

thâu  hoạch," một  câu  hết  sức  chí  lý.  Các  chúng  trú ngụ  tại  Vạn 

Phật  Thánh  Thành  đều  hiểu  rõ  nguyên  tắc  này,  cho  nên  ai  ai 

cũng cố gắng, ai ai cũng nghiêm chỉnh tu hành, dụng công và làm 

việc đạo, phát tâm Bồ-đề. Mỗi ngày từ sáng đến tối một mực tinh 

tấn, không còn thời giờ dành cho vọng tƣởng nữa. Ðiều cốt yếu 

là không chạy theo duyên, không lân la quan hệ với bất cứ ai. Ai 

đến Vạn Phật Thánh Thành phải nên nhận thức rõ rệt nhƣ vậy. 

Ngoại đạo không thể phá hoại đƣợc một cây, một cọng cỏ trong 

Vạn  Phật  Thánh  Thành.  Tại  sao?  Vì  tà  không  thể  thắng  đƣợc 

chánh.  Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  đạo  tràng của  chánh  pháp  trụ 

thế, là nơi mà chƣ Phật và chƣ Bồ-tát hộ trì, nên trƣớc sau Vạn 

Phật Thánh Thành vẫn dành đƣợc phần thắng, sóng gió gì cũng 

qua, cũng tồn tại. Ai có lòng khác chỉ uổng phí tâm cơ mà thôi. 



Cảnh Giới Của Thời Ðại Chánh Pháp 

Vào thời chánh pháp thì các thánh nhân đều thị hiện tại thế gian 

để hỗ trợ cho Phật hoằng dƣơng chánh pháp. Lúc đó, các đệ tử 

đã xuất gia với Phật từ vô lƣợng kiếp đều theo Phật tu hành. Các 

thánh nhân đã chứng quả đó đều phát nguyện: theo Phật đi khắp 

nơi để chuyển pháp luân và độ chúng sanh. Có câu rằng: "Một vị 

Phật hoằng hóa, một ngàn vị Phật hộ trì." Sau khi Phật nhập Niết-

bàn,  các  vị  thánh  nhân  đó  cũng  thay  nhau  đi  vào  cõi  Tịnh  độ 

Thƣờng Tịch Quang. 

128 

Năm trăm năm sau khi đức Phật nhập diệt, căn cơ của ngƣời tu 

hành không còn đƣợc sắc bén nhƣ trƣớc, căn lành không đủ dầy, 

cho  nên  mới  biến  thành  thời  tƣợng  pháp  -  nghĩa  là  thờ  phƣợng 

tƣợng  đức  Phật  mà  thôi.  Ðó  là  thời  kỳ  ngƣời  ta  xây  chùa,  tạo 

tháp, đúc tƣợng Phật, nhƣng lại quên mất sự kiến tạo huệ mạng 

và pháp thân, cho nên mỗi ngày ngƣời tu càng xa lìa thời chánh 

pháp và chuyển sang tƣợng pháp. 

Thời đại tƣợng pháp kéo dài một ngàn năm, nay cũng đã qua rồi 

và  chúng  ta  đƣơng  ở  thời  mạt  pháp.  Trong  thời  tƣợng  pháp, 

ngƣời  ta  vẫn  tu  theo  chánh  pháp,  không  ai  phỉ  báng  hay  công 

kích pháp, ngƣời ta xử sự trong hòa bình, không có sự tranh cãi. 

Chẳng phải theo lối "tăng báng tăng, Phật pháp diệt" mà "tăng tán 

tăng,  Phật  pháp  hƣng."  Thời  chánh  pháp  thì  không  có  sự  tán 

thán, nhƣng cũng không có phỉ báng. Thời tƣợng pháp thì có tán 

thán, không có phỉ báng, nhƣng đến lúc mạt pháp thì chỉ có phỉ 

báng mà không có tán thán. 

Trong thời mạt pháp ai ai cũng nói Phật giáo là mê tín, là chuyên 

sùng bái các tƣợng hình, cho đến ngay cả tín đồ Phật giáo cũng 

theo đuôi mọi ngƣời, ai nói sao thì nói vậy, không hiểu cái gì cho 

rõ rệt, không minh bạch chân lý. Ðó là điều chứng minh Phật giáo 

đã  tới  lúc  mạt  pháp,  lúc  mà  không  ai  còn  hiểu  thấu  Phật  pháp 

nữa. 

Bởi  ai  ai  cũng  không  rõ  Phật  pháp  cho  nên  có  một  số  ngƣời 

chuyên  bới  lông  tìm  vết  phê  bình  Phật  giáo  những  điều  không 

hay,  còn  những  cái  gì  hay  họ  chẳng  biết  tới,  khiến  cho  chân  lý 

trong Phật giáo bị tiêu ma. Ngƣời tại gia không hiểu chân lý, đến 

kẻ xuất gia cũng không minh bạch, nhất loạt hồ đồ, ai nói sao thì 

nói vậy và kẻ mù dẫn dắt ngƣời mù. 

129 

Bài kệ tụng sau đây hay vô cùng, xin nói ra đây để chúng ta cùng 

tham khảo:  

Nguyện tiêu tam chƣớng chƣ phiền não, 

Nguyện đắc trí huệ chân minh liễu 

Phổ nguyện tội chƣớng tất tiêu trừ 

Thế thế thƣờng hành Bồ-tát đạo. 

Tôi xin sơ lƣợc giải thích nhƣ sau: 

Nguyện  tiêu  tam  chướng  chư  phiền  não:  Tam  chƣớng  là 

nghiệp chƣớng, báo chƣớng, phiền não chƣớng, ba chƣớng này 

ta phải tiêu trừ cho sạch, chớ không phải chúng ta chỉ nói ở cửa 

miệng:  Phải  tiêu  trừ!  Phải  tiêu  trừ!  Mà  kỳ  thực  chẳng  muốn  tiêu 

trừ. Tóm lại là che dấu khuyết điểm của mình, nuôi dƣỡng khuyết 

điểm  đó,  không  dám  đƣa  chúng  ra  ánh  sáng  một  cách  đàng 

hoàng, rút cuộc nghiệp chƣớng mỗi ngày một sâu, mỗi ngày một 

nặng, phiền não chƣớng mỗi ngày một gia tăng. 

Nguyện  đắc  trí  huệ  chân  minh  liễu:  Nếu  ba  chƣớng  không  bị 

tiêu trừ cho sạch, thì không thể có trí huệ chân chánh. Nếu có trí 

huệ thật thì không bao giờ làm chuyện điên đảo. Dùng trí huệ chớ 

không  phải  dùng  vô  minh  để  xử  lý  mọi  việc,  lúc  đó  mới  gọi  là 

sáng tỏ một cách chân chánh, còn nhƣ biết một mà hiểu chỉ một 

nửa thì chẳng phải là sáng tỏ thật. 

Phổ  nguyện  tội  chướng  tất  tiêu  trừ:  Tôi  nguyện  diệt  trừ  ba 

chƣớng,  chẳng  phải  chỉ  riêng  cho  tôi  mà  còn  cho  chúng  sanh 

nữa.  Ðó  là  bổn  nguyện  của  tôi,  và  thƣờng  xuyên  tôi  lấy  đó  làm 

nguyện lực để hành sự. 

130 

Thế thế thường hành Bồ-tát đạo: Tuy tôi chẳng phải là Bồ-tát, 

nhƣng tôi nguyện đời đời kiếp kiếp làm những gì mà các Bồ-tát 

thƣờng làm trong đạo Bồ-tát. Tôi học tập Bồ-tát nên tu pháp môn 

này.  Bồ-tát  chẳng  phải  tu  một  ngày  mà  thành,  mà  là  từng  ngày 

một  tu  thành.  Ðức  Phật  Thích-ca,  Ngài  tu  phƣớc  huệ  trong  ba 

tăng  kỳ,  tu  tƣớng  tốt  trong  trăm  kiếp,  trải  qua  ba  đại  a-tăng-kỳ 

kiếp,  một  thời  gian  dài  nhƣ  vậy,  công  đức  của  Ngài  mới  viên 

mãn, phƣớc huệ mới đầy đủ, nghĩa là "tam giác viên, vạn đức bị," 

Ngài mới thành bậc Lƣỡng Túc Tôn. 

Phát nguyện rồi thì phải tuân thủ ngay, chẳng thể có tâm tự tƣ, tự 

lợi,  tâm  tranh  luận,  tâm  tham  dục,  tâm  mƣu  cầu,  tâm  nói  dối. 

Không có sáu loại tâm này là có ngay chánh pháp, đổi mạt pháp 

ra  chánh  pháp.  Nếu  ngƣợc  lại,  thì  chính  là  mạt  pháp,  chuyển 

chánh pháp thành mạt pháp. Nếu nhƣ lấy sáu tông chỉ trên để xử 

lý mọi việc thì tức thời có công bình, có sự vô tƣ, mọi sự chánh 

đại quang minh. Tu đạo thì nhất định tới chỗ thành tựu, cả mƣời 

phƣơng chƣ Phật thƣờng xuyên ủng hộ chúng ta. Xin quý vị lƣu 

ý! Chính là pháp này đó, ngoài ra không có pháp nào khác. Các vị 

hãy chiếu theo nó mà dụng công là không sai. 

Chúng ta tu đạo phải biết chịu khổ, chịu khó nhọc. Chớ ham tiện 

nghi, chớ nên tinh khôn giả dối, mà phải thực thà tiến bƣớc. Nhớ 

kỹ điều này! Chớ ham ăn ngon, chớ ham mặc đồ quý, chớ tham 

nhà đẹp, hết thẩy mọi thứ đều không tham lam, càng không ham 

hƣởng thụ. Ðƣợc nhƣ vậy thì thời chánh pháp sẽ trụ tại thế gian. 

Thời chánh pháp, ai ai cũng tu hành. Thời mạt pháp, chẳng ai tu 

hành. Nếu mọi ngƣời chịu tu hành thì mạt pháp đổi thành chánh 

pháp.  Trong  lúc  tu,  không  thể  để  các  dục  niệm  quấy  nhiễu,  nếu 

có  dục  niệm  thì  lại  rơi  vào  mạt  pháp.  Cho  nên,  vấn  đề  hết  sức 

131 

khẩn  yếu  ở  đây  là  không  thể  có  các  tâm  tranh,  tâm  tham,  tâm 

cầu, tâm ích kỷ, tâm tự lợi và tâm nói dối. 



Giải Thích Về Cấu Tạo Của Chữ 'Ðạo' 

Chữ 'Ðạo' gồm vạn hữu bao la, nhiệm mầu không thể nói đƣợc. 

Ðúng là: "Vạn vật nhân đạo sanh, đắc giả tự thông linh, ngộ triệt 

cá  trung  lý,  Bồ-đề  bất  giảm  tăng."  Hôm  qua  giảng  ý  nghĩa  của 

"Ðạo," hôm nay giảng đến sự cấu tạo của chữ "Ðạo." 

Sự cấu tạo của văn tự Trung quốc thật là mỹ lệ vô cùng, mỗi chữ 

là  một  họa  đồ.  Sự  cấu  tạo  dựa  theo  sáu  phƣơng  cách,  đó  là 

tƣợng hình, chỉ sự, hội ý, hài thanh, chuyển chú và giả tá. 

Giải thích một cách giản lƣợc thì chữ Ðạo thuộc về lối tƣợng hình 

và hội ý. Chữ Ðạo này do chữ "tẩu" và "thủ" ghép lại. Tẩu nghĩa 

là hành - đi - cũng là tu hành. Không tu hành thì làm sao đạt đạo 

đƣợc? Thủ là cái đầu, cũng có nghĩa là bậc nhất. Tu hành là một 

điều khẩn yếu bậc nhất, nếu chẳng tu hành thì không thoát đƣợc 

vòng sanh tử. 

Giải thích một cách tƣờng tận, thì có thể nói nhƣ sau: Trên đầu 

của  chữ  Ðạo  có  hai  cái  chấm  (`'),  hai  chấm  này  biểu  thị  pháp, 

chấm  bên  trái  là  dƣơng,  chấm  bên  phải  là  âm.  Dƣơng  tƣợng 

trƣng  trời,  âm  tƣợng  trƣng  đất.  Dƣơng  là  càn,  âm  là  khôn,  trời 

đất  là  càn  khôn.  Dƣơng  thuộc  nam,  âm  thuộc  nữ.  Tuy  nhiên, 

trong dƣơng có âm, trong âm có dƣơng, cho nên đàn ông không 

phải đời nào cũng là nam, có lúc cũng sanh làm thân ngƣời nữ. 

Ðàn bà không phải lúc nào cũng mang thân nữ, cũng có lúc làm 

132 

thân  nam.  Vậy  là  thiên  biến  vạn  hóa,  nhiệm  mầu  không  thể  nói 

hết. 

Hai chấm vừa nói là tƣợng trƣng cho trời đất, cho mặt trăng mặt 

trời,  cho  hai  khí  âm  dƣơng.  Thân  ngƣời  có  điện  âm  và  điện 

dƣơng, huyết là âm, khí là dƣơng. Khí là vô hình, huyết thì hữu 

hình. Hai chấm đó ảo diệu vô cùng, kể ra không hết đƣợc. 

Hai chấm này có thể nói chính là vô cực và thái cực. Vô cực là 

chân không, thái cực là diệu hữu. Do vô cực mà sanh thái cực, 

thái cực động sanh ra dƣơng, thái cực tĩnh sanh ra âm. Ðộng mà 

tới cực điểm thì thành tĩnh, tĩnh tới cực điểm thì thành động, đây 

là quy tắc tự nhiên. 

Dƣới hai chấm là chữ nhất (- ); nguyên nó chẳng phải là chữ nhất 

(- ), nó vốn là một cái vòng vô cực ( O ) - vì chƣa phải là cực điểm 

nên chỉ là một cái vòng ( O ). Nếu tu thành công thì vòng vô cực 

này  sẽ  là  Ðại  viên  kính  trí,  nếu  không  thành  công  thì  nó  là  vô 

minh. 

Chữ nhất (-) nguyên là chữ ( O ). Ðến thời điểm thì cái ( O ) mở 

ra, làm thành chữ nhất (-). Khi biến thành chữ nhất, là lúc bắt đầu 

có số mục. Khi còn là cái ( O ), thì chƣa có số mục, về điểm này 

quý vị hãy đặc biệt lƣu ý: Số mục chƣa có là chữ ( O ), khi đã có 

số mục thì biến thành chữ nhất. 

Chữ nhất này, sanh ra trời, sanh ra đất, sanh ra muôn vật, sanh 

ra tiên, Phật, thánh nhân. Hết thẩy mọi thứ đều do chữ nhất mà 

sanh  ra.  Chữ  (  O  )  thì  chẳng  có  gì  hết,  đó  là  chân  không.  Chữ 

nhất sinh ra tức biến thành Diệu hữu, lúc đó cái gì cũng có hết. 

Cái  nhiệm  mầu  từ  không  ra  có  thành  diệu  hữu,  từ  có  ra  không 

133 

thành  chân  không.  Lẽ  đạo  về  chân  không  và  diệu  hữu  thật  là 

nhiệm mầu vô cùng. 

Vậy, chúng ta phải kiếm ở đâu để có cái đạo nhiệm mầu không 

thể nói hết đó? Xin trả lời: Ðó là chữ "tự." Do đó dƣới chữ nhất, 

nói ở trên, là chữ "tự," hàm ý rằng cầu đạo chẳng thể hƣớng ở 

ngoài để tìm kiếm, vì hƣớng ngoại thì chẳng kiếm ra chánh đạo, 

mà phải chiếu soi ngƣợc lại - hồi quang phản chiếu - tự cầu ở nơi 

mình. 

Ðối với cảnh giới [nhiệm mầu] đó thì trong nhà Nho có câu: "Duy 

tinh  duy  nhất,  doãn  chấp  quyết  trung."  Theo  Ðạo-học  thì  đó  là 

"Bảo  nguyên  thủ  nhất,"  còn  Phật-giáo  thì  nói:  "Vạn  pháp  quy 

nhất." Có câu: "Vạn pháp quy nhất, nhất quy hợp," chữ "hợp" ( ) 

gồm chữ nhân ( ), chữ nhất ( ) và chữ khẩu ( ), hàm ý rằng chẳng 

có gì có thể nói ra đƣợc, cũng là ý nghĩa ngậm ( ) miệng lại. 

Ðó là lúc lìa lời nói, lìa văn tự, lìa tâm suy nghĩ, là cảnh giới "ngôn 

ngữ  đạo  đoạn,  tâm  hành  xứ  diệt,"  tức  là  nơi  dứt  đƣờng  ngôn 

ngữ, nơi tắt đƣờng tâm tƣởng, vậy là chẳng còn gì hết. Có ngƣời 

cho rằng: "Nhƣ vậy chẳng hóa ra là ngƣời gỗ sao?" Chẳng phải 

vậy. Ngƣời gỗ thì chẳng có tâm, ở đây thì có tâm, nhƣng là tâm 

vô vi, "vô vi nhi vô bất vi" - chẳng làm gì mà cái gì cũng làm. Ðạo 

lý này chẳng thể kiếm thấy ở bên ngoài, mà phải chiếu soi ngƣợc 

lại mình , cầu nơi chính mình, lúc đó mới tới đƣợc Ðạo. 

Thiền tông có câu kệ nhƣ sau:  

Vạn pháp quy nhất, nhất quy hợp 

Thần Quang bất minh cản Ðạt-ma 

Hùng Nhĩ sơn tiền quỵ cửu tải 

134 

Chỉ cầu nhất điểm đóa Diêm-la 

Dịch nghĩa là: Vạn pháp quy về một, một thì về chỗ hợp - góp lại. 

Thần  Quang  không  hiểu  rõ  đuổi  theo  Ðạt-ma.  Trƣớc  núi  Hùng 

Nhĩ quỳ chín năm, chỉ cầu một điều là trốn đƣợc Diêm Vƣơng. 

Hôm  nay  tôi  giảng  công  án  này  để  chứng  minh  rằng  cầu  pháp 

chẳng phải là chuyện dễ dàng. Ngƣời ta phải có tâm dám xả bỏ 

thân này mới mong tìm đƣợc chánh đạo. 

Tổ  Bồ-đề  Ðạt-ma  đến  Quảng  Châu,  rồi  lên  bộ  (Ngƣời  từ  Ấn-độ 

đáp thuyền đi tới Trung-hoa). Khi ghé Kim Lăng (Nam Kinh), Tổ đi 

ngang  qua  chỗ  của  Pháp  sƣ  Thần  Quang,  lúc  Pháp  sƣ  đƣơng 

giảng kinh. 

Tổ bƣớc ra hỏi: "Ông làm gì ở đây?" 

Thần Quang đáp: "Tôi đƣơng giảng kinh." 

Tổ hỏi: "Giảng kinh để làm gì?" 

Ðáp: "Ðể thoát sanh tử." 

Tổ nói: "Pháp vốn không thể nói, không có pháp để nói. Cái ông 

giảng thì đen là chữ, trắng là giấy, vậy làm sao thoát đƣợc sanh 

tử?" 

Thần Quang  nghe  xong,  giận  lắm,  nói:  "Cái  tên  Ma  Vƣơng  này! 

Ngƣơi dám đến đây báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, há có lý 

nào?" 

Nói xong Sƣ cầm chuỗi hạt bằng sắt ném mạnh vào mặt Tổ. Bồ-

đề Ðạt-ma không kịp đề phòng  nên bị chuỗi hạt ném trúng, gẫy 

mất hai cái răng cửa. Tổ có ý nghĩ rằng: "Nếu ta nhổ răng xuống 

135 

đất,  thì  địa  phƣơng  này  sẽ  bị  hạn  hán  trong suốt  ba  năm  (số  là 

nếu răng của một vị thánh mà rớt xuống đất, chƣ thiên sẽ bắt tội, 

và  phạt  không  cho  mƣa  rơi  xuống  vùng  đó).  Tổ  thấy  bất  nhẫn, 

không  nỡ  để  cho  dân  chịu  cảnh  khổ  vì  hạn  hán,  nên  Ngài  nuốt 

luôn hai cái răng vào bụng. Sau này trong điển cố thấy có ghi lại 

câu:  "Gẫy  răng  cửa  nuốt  luôn  với  máu"  (đả  lạc  môn  nha  hòa 

huyết thôn). 

Vốn  tu  hạnh  nhẫn  nhục  ba-la-mật,  Tổ  không  nói  gì  hết,  ra  khỏi 

giảng đƣờng của Ngài  Thần Quang, qua sông  Trƣờng-giang rồi 

đi  về  hƣớng  núi  Tung-sơn  thuộc  Hà  Nam.  Lúc  bấy  giờ,  Diêm 

Vƣơng sai quỷ vô thƣờng đi mời Pháp sƣ Thần Quang tham gia 

tiệc yến. 

Quỷ vô thƣờng nói với Sƣ: "Ông có phải là Thần Quang không?" 

Ðáp: "Phải!" 

Quỷ vô thƣờng nói: "Vua Diêm-la mời ông đi uống trà." 

Thần  Quang  nghe  xong  bèn  nói  rằng:  "Trong  lúc  ta  giảng  kinh, 

hoa trời rơi xuống, đất mọc sen vàng, ta phải chết sao?" 

Quỷ vô thƣờng đáp: "Dĩ nhiên là ông phải chết!" 

Thần Quang hỏi: "Ai có thể không chết?" 

Quỷ  bèn  cho  biết  nhƣ  sau:  "Chỉ  có  cái  ông  hòa  thƣợng  da  đen 

vừa bị ông đánh gẫy răng cửa, mới là ngƣời không chết mà thôi." 

Lúc  đó  Thần  Quang  liền  năn  nỉ  quỷ  vô  thƣờng:  "Cƣ  sĩ  Vô 

Thƣờng,  xin  ông  từ  bi,  phƣơng  tiện  gia  ân  cho  tôi,  để  tôi  đƣợc 

chạy theo vị hòa thƣợng da đen kia học pháp bất tử, có thể đƣợc 

chăng?" 

136 

Quỷ vô thƣờng chấp nhận lời  yêu cầu này, và  Thần Quang liền 

ngày đêm hƣớng về phía Bắc đuổi theo Ðạt-ma. Cuối cùng, Thần 

Quang tới núi Hùng Nhĩ, thấy Tổ ở trong hang núi quay mặt vào 

vách đá nhập định, Sƣ hƣớng tới Tổ đảnh lễ sám hối, quỳ chín 

năm, mới học đƣợc pháp bất tử. Ngày sau thành Tổ thứ hai của 

Thiền tông. 

Chữ "tự" nói ở trên có nghĩa là tự cƣờng không nản, phải tự mình 

cố  gắng,  dụng  công  tu  hành,  mới  có  thể  đạt  đƣợc  lẽ  thực.  Cho 

nên, ở phía bên phải của nó có chữ "tẩu," biểu thị ý nghĩa hành 

trì,  có  nhƣ  vậy  mới  có  cảm  ứng,  mới  có  chỗ  thành  tựu.  Nếu 

chẳng thực hành thì dù hiểu đạo lý cũng thành vô dụng. Ðúng là: 

"Nói một trƣợng chẳng bằng làm một thƣớc." 

Tôi thƣờng nói: "Ðạo thị hành đích, bất hành hà thành đạo. Ðức 

thị lập đích, bất lập ná hữu đức," cũng cùng một nghĩa nhƣ vậy. 

Thất Tình Lục Dục Làm Chƣớng Ngại Tâm Tu Ðạo 

Chúng  ta  là  ngƣời  tu  hành  quyết  phải  mang  tất  cả  những  vọng 

tƣởng  thất  tình  lục  dục  quét  cho  sạch  một  phen,  thanh  toán 

chúng cho hết. Chúng ta phải hiểu rằng thất tình là hòn đá tảng 

buộc  chân  chúng  ta.  Các  vọng  tƣởng  về  thất  tình  sẽ  làm  ngăn 

cản  sự  chuyên tâm  tu  đạo  của  chúng  ta,  khiến  cả  ngày  bị  vọng 

tƣởng  lăng  xăng,  gặp  cảnh  thì  tâm  động,  có  chút  định  lực  nào 

gom góp đƣợc thì bị tiêu hao mất, há chẳng uổng bao nhiêu công 

phu lâu nay đã tham thiền tĩnh tọa hay sao? 

Bất  cứ  nam  hay  nữ  đều  phải  tận  diệt  Thất-tình.  Thế  nào  gọi  là 

Thất-tình? Ðó là hỷ, nộ, ai, cụ, ái, ố, dục - mừng, giận, buồn, sợ, 

yêu, ghét, ham dục; đƣợc giới thiệu một cách giản dị nhƣ sau:  

137 

Hỷ: Không nên mừng, mừng thì tình sẽ động. 

Nộ: Không nên giận, giận thì tình sẽ động. 

Ai: Không nên bi ai, bi ai cũng động tình. 

Cụ: Không nên sợ hãi, sợ hãi cũng động tình. 

Ái: Không nên sanh tâm tham ái, bởi tham ái làm cho tình động. 

Ố: Không nên có lòng chán ghét, chán ghét làm cho tình động. 

Dục: Không nên có dục niệm, dục niệm sẽ làm cho tình động. 

Nếu nặng tình cảm về các loại Thất-tình nói trên, hành giả sẽ bị 

hoàn cảnh chi phối. Nếu Thất-tình có thể lay chuyển đƣợc mình, 

thì định lực sẽ bị tiêu ma, ta sẽ bị làn gió của các loại hoàn cảnh 

làm cho phiêu bạt, tâm bị lay động, không còn làm chủ đƣợc nữa 

và, khi không có chủ tức thành điên đảo. 

Chúng sanh tại địa ngục làm bất cứ chuyện gì cũng là làm trong 

sự điên đảo, bởi lý do quá si mê và thiếu trí huệ. Làm cái gì cũng 

là sai quấy. Chúng ta ở thế gian nếu làm sai quấy thì cũng chẳng 

khác gì chúng sanh trong địa ngục, nghĩa là làm những gì không 

đúng với pháp, có mục đích ích kỷ tự lợi thì đó là địa ngục. Hoan 

hỷ điều này, hoan hỷ cái kia, buồn giận vì điều này, buồn giận vì 

điều  nọ.  Còn  làm  việc  với  những  loại  cảm  tình  đó  là  còn  sống 

trong cảnh địa ngục. Các vị hãy chú ý! Hãy nhớ kỹ! Phải đoạn trừ 

Thất-tình  và  Lục-dục.  Lục-dục  tức  là  sáu  thứ  dục  do  sáu  căn 

mang lại. Sáu căn còn có tên là sáu tên giặc, vì chúng chuyên ăn 

cƣớp tự  tánh  trân  quý  của  chúng  ta.  Bởi  vậy  chúng  ta  phải  cẩn 

thận giữ gìn các cửa của sáu căn kẻo đồ châu báu bị cƣớp mất. 

Chín Pháp Giới Chúng Sanh Ðều Ðiên Ðảo 

138 

Ðiên đảo nghĩa là gì? Ðó là thấy khổ cho là vui, cho phải là trái, 

cho vô thƣờng là thƣờng tồn. Còn có nghĩa nhƣ trƣờng hợp tâm 

tƣ bất định, trong đầu thì loạn tƣởng, thấy việc nghĩa chẳng làm, 

thấy  lợi  thì  chạy  theo.  Nói  tóm  lại,  không  phân  biện  trắng  đen, 

không rõ điều chân giả, đều gọi là điên đảo. 

Câu nói: "Khởi hoặc, tạo nghiệp, thọ báo" chính là định luật của 

nhân quả. Ðầu tiên là sự mê hoặc, khởi tâm sai lầm rồi theo đó 

tạo nghiệp. Tạo xong nghiệp thì nhận kết quả - quả báo, đó là lẽ 

tự  nhiên.  Quả  báo  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  mà  chúng  sanh  tạo 

nghiệp cũng là điều chẳng thể nghĩ bàn. Lúc đầu tiên sanh ra mê 

hoặc, cũng là điều chẳng thể nghĩ bàn. Lý do là các loại sự vật, 

tất cả đều chẳng thể nghĩ bàn, do đó khiến cho chúng sanh thảy 

đều quay cuồng, bối rối, không biết đâu là đầu mối, nhƣ thế nào 

là thích đáng. 

Trong  số  các  chúng  sanh  tại  chín  pháp  giới  (tức  pháp  giới  của 

hàng Bồ-tát, của Duyên-giác, Thanh-văn, trời, a-tu-la, ngƣời, súc 

sanh, quỷ đói, địa ngục), có chúng sanh thông minh và có chúng 

sanh ngu si. Chỉ riêng Phật, vì có trí huệ đại viên kính nên hoàn 

toàn là thông minh và không có ngu si vô minh. 

Từ nhãn quan của pháp giới Phật mà nhìn xuống thì các chúng 

sanh  trong  pháp  giới  Bồ-tát  rất  điên  đảo.  Những  hành  động  mà 

hàng Bồ-tát làm và tự cho là đúng, cũng chỉ là điên đảo dƣới cặp 

mắt của Phật. 

Từ pháp giới của hàng Bồ-tát nhìn xuống pháp giới duyên giác thì 

họ  thấy  giống  nhƣ  đám  con  trẻ,  hành  động  gì  cũng  chẳng  chân 

chánh, cũng đều điên đảo cả. Nhìn lên thì Bồ-tát lại chẳng biết gì 

trong pháp giới Phật, họ chỉ biết tƣờng tận về pháp giới Duyên-

139 

giác, cho nên mới có câu nói: "Sơ địa không biết nhị địa, thập địa 

không  biết  đẳng  giác,"  nghĩa  là  không  biết  đƣợc  tầng  pháp  giới 

cao hơn mình. Gọi là biết nhƣng chỉ là hiểu tình hình một cách sơ 

lƣợc, tƣờng tận thì không biết nổi. 

Tại pháp giới Duyên-giác mà nhìn vào tầng Thanh-văn, thì chúng 

sanh ở đây là điên đảo. Nhƣng nhìn lên các tầng Phật và Bồ-tát 

thì họ lại không biết rõ. Tại sao? Bởi họ chƣa đủ định lực.  Ðịnh 

lực  của  Duyên-giác  chỉ  đủ  để  quan  sát  đƣợc  các  nhân  duyên 

trong phạm vi của tám vạn đại kiếp trở về, còn nhân duyên ngoài 

tám vạn đại kiếp thì họ không thể nào quan sát tới. 

Tại pháp giới Thanh-văn mà nhìn về chƣ thiên thì ở đây là điên 

đảo. Chƣ thiên đƣợc hƣởng phƣớc trời nhƣng đối với nhãn quan 

ở bậc trên thì họ vẫn hành sự một cách điên đảo. 

Tại  pháp  giới  trời  nhìn  cảnh  a-tu-la  thì  a-tu-la  điên  đảo,  chúng 

sanh ở đây không tu tập đức hạnh, chỉ biết đấu tranh. Ðấu tranh 

là chẳng phải điên đảo thì còn là gì nữa? 

Từ pháp giới của a-tu-la mà nhìn về chƣ thiên thì họ không hiểu 

biết  gì  nhiều,  nhƣng  nhìn  về  thế  gian  nhân  loại  thì  họ  biết  một 

cách  tƣờng  tận.  A-tu-la  thấy  loài  ngƣời  điên  đảo,  trôi  nổi  trong 

sanh  tử  mà  không  biết  khổ,  lấy  khổ  làm  vui,  tham  luyến  không 

muốn bỏ, trông thật đáng thƣơng. 

Tại pháp giới của loài ngƣời, thì không ai biết đƣợc cảnh giới của 

a-tu-la ra sao, cũng không biết gì về đời sống của chƣ thiên, hay 

pháp giới của các bậc thuộc hàng Tứ thánh, nhƣng đối với pháp 

giới  của  loài  thú  thì  lại  biết  rõ  rệt.  Họ  thấy  súc  sanh  quá  hồ  đồ, 

điên đảo, không biết sự việc gì khác ngoài các vọng tƣởng về ăn 

và dục. 

140 

Súc sanh nhìn về quỷ đói thì nhận thấy quỷ đói điên đảo, chúng vì 

miếng  ăn  mà  khổ  não,  nhƣng  tới  khi  ăn  thì  đồ  ăn  là  lửa,  chúng 

không nuốt đƣợc. 

Tại pháp giới quỷ đói nhìn sang pháp giới địa ngục thì thấy chúng 

sanh  ở  địa  ngục  điên  đảo.  Chúng  sanh  ở  đây  đã  tạo  ác  nghiệp 

phải thọ ác báo, mà lại không biết sửa đổi, cải ác ra thiện. 

Tại pháp giới địa ngục thì chúng sanh hoàn toàn không hiểu biết 

gì,  sống  trong  mê,  chết  cũng  trong  mê,  chỉ  biết  riêng  lấy  mình, 

không biết tới ai khác. Ðịa ngục  là biển khổ mênh mông, không 

còn có đƣờng nào sáng sủa. 

Tất cả chúng sanh trong chín pháp giới thảy đều điên đảo. Chỉ có 

Phật  là  đi  đến  rốt  ráo,  thành  tựu  Phật  quả,  nên  không  còn  điên 

đảo  nữa.  Bởi  các  lý  do  này,  chúng  ta  tu  học  Phật  pháp  là  cốt 

chứng  đƣợc  trí  huệ  chân  chánh,  để  khỏi  phải  lên  xuống  trong 

phạm vi chín pháp giới nói trên, và để vƣợt lên trên nữa, tới cõi 

Tịnh độ Thƣờng Tịch Quang, để đƣợc cùng trú chung một nơi với 

chƣ Phật. 

Tại pháp giới địa ngục, mỗi ngày có hàng vạn chúng sanh đƣợc 

sanh ra rồi chết đi, trăm ngàn sự điên đảo, khổ sở không thể nói 

hết. Tại sao vậy? Ở đây ác nghiệp ngập trời nên chúng sanh phải 

đền tội. Trong cảnh vạn phần điên đảo không có đƣợc nửa phần 

không  điên  đảo,  do  đó  lìa  khỏi  đƣợc  pháp  giới  này  thật  là  khó 

khăn vô kể. 

So với cảnh quỷ đói thì tuy quỷ đói ăn không đủ no, lúc nào cũng 

đói, nhƣng địa ngục còn khổ hơn nhiều. Trong vạn phần điên đảo 

của quỷ đói, hoặc có thể có nửa phần, hay một phần không điên 

141 

đảo (các con số này đƣa ra để so sánh, chớ không có nghĩa tuyệt 

đối). 

Tại  pháp  giới  của  loài  súc  sanh  thì  trong  vạn  phần  điên  đảo  có 

một phần hay một phần rƣỡi không điên đảo, tỷ nhƣ loài dê còn 

biết chút tình quỳ xuống khi bú, loài quạ còn có cái nghĩa bú mớm 

cho  con,  súc  sanh  mà  biết  hiếu  đạo.  Loài  thú  nào  đƣợc  mƣời 

phần  không  điên  đảo,  có  thể  gặp  cơ  hội  đi  lên  theo  nẻo  đƣờng 

thiện. Hơn nữa nhƣ loài chó biết giữ nhà, gà gáy sáng, con tằm 

nhả tơ, ong gây mật, ngựa kéo xe, trâu kéo cầy, cũng là giúp ích 

cho nhân loại, có chút ít công lao, thì tƣơng lai có thể thoát khỏi 

đƣợc kiếp thú. 

Tại pháp giới của loài ngƣời trong vạn phần điên đảo, thản hoặc 

có  mƣời  phần  hay  năm  mƣơi  phần,  tối  đa  không  quá  một  trăm 

phần, là không điên đảo. Trong lúc không điên đảo, ngƣời ta làm 

việc  công  đức,  hoặc  lạy  Phật,  hoặc  niệm  Phật.  Khi  điên  đảo  thì 

vọng tƣởng lăng xăng, ham danh đoạt lợi, đấu tranh kiên cố. Tại 

sao  trong  vạn  phần  điên  đảo  lại  chỉ  có  trăm  phần  không  điên 

đảo? Ðại khái nhƣ khi lạy Phật chẳng hạn, lúc đó không điên đảo. 

Nhƣng có những lúc thân đƣơng lạy Bồ-tát mà tâm lại cầu Bồ-tát 

gia hộ, mong Bồ-tát ban cho trúng số, phù hộ cho đƣợc bình an; 

thậm chí, có kẻ chẳng chịu học hành mà cũng cầu Quán Thế Âm 

Bồ Tát phù hộ cho đỗ trạng nguyên, đó chính là điên đảo. 

Tại pháp giới của a-tu-la, chúng sanh cũng có khoảng trăm phần 

không  điên  đảo,  có  thể  trên  dƣới  số  đó  chút  đỉnh,  bởi  vì  a-tu-la 

tuy  đƣợc  hƣởng  phƣớc  trời,  nhƣng  lại  tự  cho  là  chƣa  đủ,  và  vì 

tâm tham nên thƣờng đấu tranh phƣơng hại tự do của kẻ khác. 

142 

Tại pháp giới chƣ thiên, thì ở dây có thể có một ngàn phần không 

điên  đảo.  Họ  có  công  phu  thiền  định,  một  đƣờng  hƣớng  đi  lên, 

nghĩ  tới  ăn  là  có  đồ  ăn,  nghĩ  tới  mặc  là  có  quần  áo  mặc,  tâm 

tƣởng tới cái gì là có cái đó, do đó ít có sự điên đảo. 

Tại pháp giới Thanh-văn, trong vạn phần điên đảo thì có khoảng 

hai  ngàn  phần  không  điên  đảo,  nhân  vì  các  bậc  này  tu  Tứ-đế  - 

khổ, tập, diệt, đạo - họ hiểu thấu các lý vô thƣờng, không, vô ngã, 

do đó ở đây ít điên đảo hơn. 

Tại pháp giới Duyên-giác, trong vạn phần điên đảo có thể có tới 

ba ngàn phần không điên đảo. Ở đây các vị Duyên giác vì quán 

thập  nhị  nhân  duyên  mà  ngộ  đạo,  hiểu  hết  thảy  mọi  thứ  là  nhƣ 

huyễn, cho nên các vị này hoàn toàn không chấp trƣớc vào một 

thứ gì. 

Tại  pháp  giới  Bồ-tát,  trong  vạn  phần  điên  đảo,  có  thể  có  năm 

ngàn  phần  không  điên  đảo,  do  đó  vẫn  còn  năm  ngàn  phần  kia 

điên đảo. Bồ-tát chuyên tu lục độ vạn hạnh, nhƣng vẫn còn một 

phần vô minh nên chƣa tới độ rốt ráo. 

Tại pháp giới chƣ Phật, cả vạn phần điên đảo đều không có, bởi 

Phật đã viên mãn ba giác ngộ, vạn đức tròn đầy; chẳng có vọng 

tƣởng, không có điên đảo, Phật là vô thƣợng chánh đẳng chánh 

giác. 

Quý  vị  phải  nghiên  cứu  kỹ  đi!  Tại  sao  chúng  ta  ở  thế  giới  này 

chƣa thanh toán đƣợc phiền não, mà vẫn còn ở nơi hỗn tạp đợi 

chết?  Kẻ  xuất  gia  không  ra  vẻ  ngƣời  xuất  gia,  tại  gia  thì  không 

chịu tu hành! Còn chờ đợi tới thời điểm nào nữa mới chịu tu? Ðời 

này là ngũ trƣợc ác thế, lƣu luyến sanh tử có ích lợi gì? 

143 

Quý  vị!  Hãy  tha  thiết  vấn  đề  sanh  tử,  hãy  mau  phát  tâm  Bồ-đề, 

đừng  tạo  thêm  những  chuyện  điên  đảo  nữa.  Quay  đầu  lại  đi! 

Ráng lên, "biển khổ không bờ, quay đầu là bến." 



Học Thần Thông Ðể Báo Thù ? 

Milarepa là ngƣời Tây Tạng. Ðộng cơ khiến y tu đạo chẳng phải 

để  cứu  độ  chúng  sanh  mà  để  báo  thù  cho  cha  mẹ.  Cũng  vì  lúc 

khởi  đầu  mục  tiêu  không  chánh  đáng  nên  y  mới  lạc  vào  đƣờng 

trắc trở, khiến cho tƣ tƣởng và hành vi chẳng khác gì a-tu-la. Ý 

muốn thƣờng xuyên của y là tiêu diệt ngƣời ta, trừ mình y ra, đó 

là điều trái hẳn  với đạo. Ngƣời tu đạo không thể mang tâm sân 

hận, nuôi chí báo thù, nếu không sẽ biến thành quyến thuộc của 

Ma vƣơng. 

Về sau, do công tu mang lại chút ít thành tựu, y dùng mật chú và 

thần thông để báo thù rửa hận. Kết quả thì thù đã trả xong, hận 

đã  đƣợc  rửa  sạch.  Có  điều  những  hành  vi  của  y  không  những 

làm  trở  ngại  việc  tu  đạo,  mà  còn  phản  lại  tinh  thần  từ  bi  của 

ngƣời  tu.  Phàm  là  ngƣời  tu  đạo,  phải  lấy  từ  bi  làm  gốc,  mà  tùy 

nghi hành động. Y thì trái ngƣợc hẳn lại, trong tâm chỉ có sự cống 

cao ngã mạn, không coi ai ra gì, chẳng riêng đối với ngƣời tại gia 

mà còn khinh thị đối với hạng xuất gia nữa. Cái đó là do y chỉ biết 

một mình y, ngoài ra không biết tới ai khác. Y đã có những loại ý 

tƣởng đó thì chẳng ai nói gì cho y hiểu đƣợc. 

Dụng công tu đạo bằng tâm oán hận thì dù tu trong bao lâu cũng 

vẫn còn tƣ tƣởng thù hận. Y dùng mật chú và thần thông để làm 

công việc báo cừu và rửa hận, nhƣng có biết đâu nhƣ vậy là đã 

sai lầm nhân quả, tƣơng lai sẽ phải chịu quả báo. Hành động nhƣ 

144 

vậy là do quan niệm sai lầm, và tôi nghĩ rằng y cũng biết điều đó. 

Tuy nhiên, biết thì có biết, mà tâm tƣởng đã bị sân hận chi phối 

rồi,  đâu  còn  tự  mình  làm  chủ  đƣợc  nữa,  do  đó  mới  hành  động 

điên  đảo,  và  kết  quả  đã  đƣa  y  vào  cảnh  giới  ma  vƣơng, thật  là 

nguy hiểm. 

Ai ai cũng biết làm việc thiện là đúng, nhƣng không ai muốn làm. 

Tại  sao?  Bởi  làm  việc  thiện  thì  chẳng  thấy  gì  hay.  Nhƣ  giữ  giới 

chẳng  hạn,  là  một  điều  tốt,  nhƣng  không  ai  giữ  giới  cả.  Theo 

đúng quy củ là tốt, nhƣng mọi ngƣời không theo.Tất cả đều biết 

rõ  không  giữ  giới,  không  giữ  quy  củ  là  không  đúng,  nhƣng  cứ 

phạm  lỗi  hoài,  hết  thẩy  mọi  thứ  đều  nhƣ  vậy,  suy  ra  khắc  biết. 

Chẳng qua cái đó là do căn cơ hạ liệt và lƣời biếng mà phát sanh 

ra. Cái đó, nói cho ngay, không  có gì là cao thƣợng là đạo đức 

cả.  Có  câu  nói:  "Quân  tử  thƣợng  đạt,  tiểu  nhân  hạ  đạt,"  hạng 

ngƣời nói trên không muốn đi lên, mà chỉ muốn đi xuống (hạ đạt), 

đúng là không có thuốc chữa. 

Tôi thƣờng nói:  

Tu đạo nhƣ đăng bách xích can 

Hạ lai dung dị thƣợng khứ nan. 

Nghĩa là: Tu đạo cũng giống nhƣ leo lên cây sào cao trăm thƣớc, 

leo xuống thì dễ, leo lên thì khó. Hôm nay tôi nêu ra tà tri tà kiến 

của Milarepa để chúng ta cảnh giác. Nói tóm lại, tu đạo phải có 

lòng  "vô  duyên  từ,"  có  tƣ  tƣởng  "đại  bi  đồng  thể,"  học  hỏi  tinh 

thần  của  Tiên  Nhẫn-nhục  (một  trong  những  tiền  thân  của  đức 

Phật), khoan thứ mọi ngƣời mới xứng đáng là đệ tử Phật. 

145 

Bốn Kiếp Thành, Trụ, Hoại, Không của Thế Giới 

Thế  giới  nhiều  vô  kể,  vô  lƣợng,  vô  biên.  Mỗi  thế  giới  (tinh  cầu) 

đều  trải  qua  bốn  kiếp  là  thành,  trụ,  hoại,  không.  Chẳng  qua,  trí 

huệ  của  chúng  ta  hạn  hẹp,  chƣa  tới  trình  độ  để  biết  tận  cõi  hƣ 

không,  cùng  khắp  pháp  giới,  chúng  ta  chỉ  biết  thế  giới  này  mà 

không biết tới vô số các thế giới khác nữa. 

Hiện  nay,  tuy  khoa  học  có  nhiều  sự  tiến  bộ,  đã  đƣa  ngƣời  lên 

đƣợc mặt trăng, một thế giới khác, nhƣng cũng không thấu hiểu 

hết  tình  huống  của  nó.  Cái  thế  giới  nguyệt  cầu  với  thế  giới  địa 

cầu  của  chúng  ta  không  giống  nhau.  Thế  giới  của  chúng  ta  trải 

qua  bốn  tƣớng  là  thành,  trụ,  hoại,  không  và  các  thế  giới  khác 

cũng có bốn tƣớng nhƣ vậy, chỉ có khác là bốn tƣớng đó không 

phát sanh đồng thời với nhau. Tại thế giới này thì tƣớng hiện tại 

là thành, thì thế giới kia đƣơng có tƣớng trụ, thế giới kia nữa là 

tƣớng hoại, hoặc là tƣớng không; do đó, không cùng chung một 

tƣớng,  nên  chúng  ta  không  biết  rõ  tình  huống  của  các  thế  giới 

khác. 

Không những không biết rõ các thế giới khác ra sao mà ngay thế 

giới này, chúng ta cũng không có sự hiểu biết minh bạch. Khi ông 

Kha-luân-bố  chƣa  phát  hiện  ra  "Tân  thế  giới,"  nghĩa  là  chƣa  ai 

biết tới Tây bán cầu này chẳng hạn, ngƣời ta chỉ nghĩ rằng trời thì 

tròn,  đất  thì  vuông.  Sau  khi  khám  phá  ra  Tân  thế  giới,  ngƣời  ta 

mới chứng minh đƣợc quả đất là tròn, do đó ngƣời ta mới gọi nó 

là địa cầu. 

Bây giờ, ai ngồi trong phi thuyền không gian mà ngắm cảnh địa 

cầu, thấy nó cũng giống nhƣ trái banh lơ lửng giữa không trung, 

xem cũng lý thú! 

146 

Gọi là "Tân thế giới" nhƣng nó chẳng phải "tân" (mới)mà là "cựu" 

(cũ). Chƣa phát hiện ra thì tƣởng nó không có, khi phát hiện rồi 

thì gọi là tân, đó chẳng qua bởi sự chấp trƣớc vào tâm phân biệt 

của mọi ngƣời mà thôi. Con ngƣời ta, trong tƣ tƣởng, trong nhãn 

quan có sự phận biệt mới cũ, kỳ thực mọi sự đều nằm trong sự 

biến hóa của bốn tƣớng thành, trụ, hoại, không. 

Thế giới có thành, trụ, hoại, không, thì con ngƣời cũng có thành, 

trụ, hoại, không, đủ cả bốn tƣớng. Từ lúc sanh ra có mặt với đời, 

đến  khi  đi  học,  đó  là  thời  kỳ  thành.  Học  hỏi  xong  thì  thực  hành 

theo chí hƣớng, đó là thời kỳ trụ. Về sau thì già yếu, đó là thời kỳ 

hoại. Hết già là chết, chết tức là thời kỳ không. Thành, trụ, hoại, 

không tức là sanh, bệnh, lão, tử. 

Sau thời kỳ sanh thì đến thời kỳ bệnh. Ai cũng có bệnh của ngƣời 

ấy. Có ngƣời bảo: "Pháp sƣ ơi! Không thể nói chung chung nhƣ 

vậy  đƣợc.  Có  ngƣời  thân  thể  không  đƣợc  khoẻ  mạnh,  họ  có 

bệnh, nhƣng có ngƣời thân thể khang kiện, họ đâu có bệnh gì?" 

Quí  vị  thấy  thân  thể  họ  không  có  bệnh,  nhƣng  trong  tâm  họ  có 

bệnh, nói tóm lại không có ai mà thân tâm lại không có bệnh. Cứ 

cho  rằng  thân  và  tâm  cả  hai  đều  không  bệnh,  nhƣng  đâu  phải 

vĩnh viễn nhƣ vậy. Về phƣơng diện sinh lý có thể chắc là không 

bệnh, nhƣng tâm lý thì có chắc hay không? Ít nhiều cũng phải có, 

chẳng có bệnh nhỏ thì cũng là loại bệnh do tập khí, do chấp trƣớc 

mà sanh ra, những thứ không nhận ra chúng, không xả bỏ chúng 

đƣợc, nhƣ vậy là bệnh rồi. Nhận không ra, buông xả không đƣợc 

tức chẳng thể giải thoát. 

Ði về không tự chủ, sanh tử không tự do, tức là có bệnh. Không 

làm chủ đƣợc mình, không giữ cho mình đƣợc trẻ mãi không già, 

không  bao  giờ  chết,  đó  cũng  là  bệnh.  Nếu  mà  làm  chủ  đƣợc 

147 

chính mình, nghĩa là có thể bảo thân này phải luôn luôn trẻ trung 

khỏe mạnh, không bao giờ mắt bị hoa, tai bị điếc, tóc bị bạc, răng 

bị long. Quý vị có làm đƣợc vậy không? Nếu không làm đƣợc là 

có bệnh. 

Có  ngƣời  nói:  "Ngày  nào  tôi  cũng  vận  động,  thân  thể  rất  khỏe 

mạnh, tay chân nhanh nhẹn, đi mau lẹ nhƣ bay, chẳng đau bệnh 

gì." Vậy anh có dám bảo đảm sẽ trẻ mãi, sẽ sống mãi không già? 

Sợ rằng không giữ đƣợc nhƣ vậy đâu! Vì sao? Vì trong tâm anh 

có  bệnh.  Bệnh  gì?  Bệnh  tham,  bệnh  sân,  bệnh  si.  Tham  không 

biết chán, càng nhiều càng tốt. Tham cầu mà không đƣợc bèn nổi 

nóng, lúc đó trí huệ không lấn át đƣợc tâm tình, đầu óc thành hồ 

đồ. Những vụ giết ngƣời, đốt nhà cửa cũng từ chỗ đó mà ra, nhƣ 

vậy chẳng phải bệnh là gì? 

Thời gian niên thiếu báo hiệu một sự bắt đầu của già nua. Cũng 

nhƣ  thế,  bệnh  chính  là  khởi  thủy  cho  sự  chết.  Nói  chung,  con 

ngƣời  là  một  tiểu  thiên  địa,  nên  cũng  có  bốn  tƣớng.  Hiểu  thấu 

đƣợc ý nghĩa này thì không còn chấp trƣớc vào cái túi da hôi này, 

không âu yếm nó nhƣ một thứ quý giá. Nếu thật tình không chấp 

vào thân thể này thì đó là vô ngã chân chánh, vậy là thiên hạ thái 

bình, chẳng còn chuyện gì phiền phức. 

Con ngƣời ở trên thế gian này,  chỉ biết có cái thế giới nhỏ nhoi 

này mà thôi, cho nên muốn tìm hiểu cho đến tận cùng nó nhƣ thế 

nào. Nhƣng, nghiên cứu đi nghiên cứu lại, rồi cũng thế, khi đến 

thì  hồ  đồ,  ra đi cũng  hồ  đồ.  Vừa  hiểu  đƣợc  minh  bạch  thì  đã  ôi 

thôi! Ra đi! Chờ kiếp sau vậy! Tới kiếp sau lại tiếp tục nghiên cứu, 

nhƣng nghiên cứu thêm chẳng đƣợc bao nhiêu thì quỷ vô thƣờng 

đã  tới,  lại  mời  đi  gặp  Diêm  Vƣơng.  Kiếp  này  mà  việc  sanh  tử 

không  lo  nghiên  cứu  cho  xong  thì  thử  hỏi  còn  chờ  đến  bao  giờ 

148 

nữa?  Tôi  hy  vọng  quý  vị  coi  trọng  vấn  đề  này  để  dụng  công 

nghiên  cứu  một  phen,  chớ  để  nó  trôi  qua  uổng  phí,  phải  nhớ 

rằng:  

Nhân thân nan đắc kim dĩ đắc 

Phật pháp nan văn kim dĩ văn 

Thử thân bất hƣớng kim sanh độ 

Cánh hƣớng hà sanh độ thử thân? 

Dịch nghĩa là: Thân ngƣời khó đƣợc nay đã đƣợc, Phật pháp khó 

đƣợc nghe nay đã đƣợc nghe, kiếp này nếu chẳng độ đƣợc thân 

này, thì đến kiếp nào mới độ đƣợc? 

Chúng ta phải coi đó là điều cảnh giác, thƣờng xuyên lấy đó làm 

cái gƣơng soi lại chính mình. 

Nói  xa  xôi  hơn  thì  có  vô  lƣợng  thế  giới  mà  chúng  ta  không  thể 

biết đƣợc rõ ràng, điều này chẳng cần phải nhắc lại. Riêng giữa 

ngƣời  với  ngƣời,  còn  biết  bao  nhiêu  vấn  đề  mà  chúng  ta  cũng 

chẳng hiểu thấu. Tại sao vậy? Vì vọng tƣởng quá nhiều. Lý do gì 

mà  vọng  tƣởng  lại  nhiều  nhƣ  vậy?  Vọng  tƣởng  từ  đâu  mà  tới? 

Không ai biết. Thậm chí sự nóng giận, tham sân si, cũng ở đâu 

mà tới vậy? Nói chung không thể biết. Tự chúng ta có vấn đề gì, 

có nhiều hay ít? Hiểu thấu tới đâu? Tất cả đều không biết. 

Những điều nói trên chẳng phải dễ gì mà biết cho tƣờng tận, mà 

chính chúng ta cũng chẳng muốn biết chúng cho tƣờng tận. Vì cớ 

gì  ?  Bởi  vì  cả  ngày  chúng  ta  chỉ  biết  tranh  danh  đoạt  lợi,  nên 

chẳng có thời giờ nào nghiên cứu các vấn đề đó. Thản hoặc có 

ngƣời tỉnh ngộ muốn nghiên cứu mình ở đâu mà đến, chết rồi đi 

149 

về đâu, nhƣng do không gặp đƣợc thiện tri thức hƣớng dẫn, chỉ 

biết  tu  trong  sự  mù  quáng,  không  nắm  đƣợc  yếu  lý  của  sự  tu 

hành, nên cuối cùng đã uổng phí công phu, tệ hơn còn bị tẩu hỏa 

nhập ma nữa. Cho nên tu đạo chẳng phải là một chuyện dễ dàng. 

Chẳng cần nói qua phạm vi các thế giới khác, chỉ riêng thế giới 

này, giữa ngƣời với ngƣời mà cũng toàn là những vấn đề chúng 

ta  không  nắm  vững.  Vấn  đề  của  bổn  thân  chúng  ta,  chúng  ta 

cũng  chƣa  nghiên  cứu  rõ  thì  làm  sao  nghiên  cứu  đƣợc  vấn  đề 

của ngƣời khác? Vấn đề của ta và của ngƣời chƣa minh bạch thì 

vấn đề về các thế giới làm sao cho minh bạch? Làm sao mà giải 

quyết  đƣợc?  Vậy  thì  chẳng  giải  quyết  nữa  ƣ?  Không  phải  vậy! 

Nhất  định  là  phải  giải  quyết!  Nếu  không,  thế  giới  sẽ  bị  hủy  diệt. 

Giải quyết cách nào? Cách duy nhất là chuyên tâm tu đạo, chứng 

quả ngũ nhãn, lục thông, thì tự nhiên sẽ hiểu hết những điều bí 

ẩn của vũ trụ, thông suốt luôn một lần. Khi đã biết rõ nội tình, thì 

có thể cải thiện nhân tâm, trừ bỏ ba độc tham, sân, si. Lúc đó mọi 

vấn đề đều đƣợc giải quyết trực tiếp, thế giới sẽ hòa bình, vĩnh 

viễn không còn tranh chấp, thế giới sẽ không bị hủy diệt. Nếu ai 

không tin, xin hãy nhắm mắt lại rồi nghiền ngẫm. Nếu chiến tranh 

thứ ba trên thế giới mà bùng nổ, thử hỏi hậu quả sẽ ra sao? Mọi 

ngƣời ắt hiểu rằng kết quả là tình trạng "đồng quy ƣ tận," cùng về 

chỗ tận diệt. Lúc đó chính là thời kỳ không kiếp. 

Xuất Gia - Bố Thí Một Cách Triệt Ðể 

Trong hàng Bồ-tát có Ðại Bồ-tát, giầu có sang trọng, có nhà cửa 

trang  hoàng  lộng  lẫy,  với  đủ  các  loại  vật  dụng  tinh  mỹ  phục  vụ 

cho đời sống. Giầu sang nhƣ vậy, nhƣng nếu có ai muốn đến cầu 

xin thứ gì, Ðại Bồ-tát bèn cho ngay không chút ngần ngại. Bồ-tát 

tu pháp môn bố thí thì hoàn toàn không để ý gì đến gia đình của 

150 

mình, vì trong tâm đã sớm lìa hẳn quan niệm về gia tộc. Bồ-tát đã 

hiểu thấu ý niệm không về gia đình, vì gia đình chẳng qua là do 

nhân duyên hòa hợp mà có, duyên hết thì lại phân ly, có gì đâu 

mà  phải  chấp  trƣớc?  Bồ-tát  vốn  đã  nhàm  chán  tất  cả  của  cải 

trong  nhà,  từ  động  sản  đến  bất  động  sản,  cùng  những  thứ  vật 

dụng hàng ngày. Trong sự sanh hoạt thƣờng ngày, vốn đã không 

ham thỏa mãn ngũ dục, không mặc đồ đẹp, ăn đồ ngon, cho nên 

trong tâm không bị ràng buộc về các nhu cầu vật chất. Vốn hiểu 

rằng gia đình cũng sẽ tới lúc phân tán, chớ không thể tồn tại mãi, 

do đó Ðại Bồ-tát thƣờng tỏ ra lạnh nhạt trong tình cảm đối với gia 

đình,  chỉ  muốn  ly  khai  hẳn  với  cuộc  đời  thế  tục,  để  xuất  gia  tu 

đạo, cầu giải thoát khỏi vòng tam giới. Ðến ngƣời thân trong gia 

đình,  nhƣ  vợ  thì  coi  nhƣ  cái  gông  đeo  cổ,  con  là  cái  xích  buộc 

chân. Tình nhi nữ chính là cái còng, một khi tay bị khóa thì còn 

nhúc nhích gì đƣợc? Thân thể mỗi cá nhân đều bị trói buộc nhƣ 

vậy, ngay cả hít thở cũng không tự do, còn nói gì đến ƣớc mong 

đƣợc tự tại? Tình huống nhƣ vậy có cái gì để chúng ta luyến tiếc 

nữa? 

Bồ-tát khám phá ra điều đó, bèn buông bỏ hết, và để thoát ra khỏi 

cảnh bức bách của gia đình nên mới xa lánh cuộc đời thế tục và 

tu  học  hạnh  Bồ-tát.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  mà  đức  Phật 

dạy cho thế gian để tu tập là con đƣờng dẫn tới đạo quả Bồ-đề, 

và  để  trang  nghiêm  tự  thân.  Vứt  bỏ  những  vật  ngoại  thân  nhƣ 

tiền tài mà chẳng hối tiếc. Những tác phong nhƣ vậy của Bồ-tát 

đều đƣợc mƣời phƣơng chƣ Phật tuyên dƣơng và tán thán nhƣ 

sau: "Hay lắm! Hay lắm! Thiện nam tử! Ông thật là tinh tấn, phát 

tâm Bồ-đề rộng lớn nhƣ vậy, làm những việc ngƣời ta không làm 

đƣợc, vứt bỏ gia tài nhà cửa, những cái ngƣời đời không vứt bỏ 

đƣợc, hết thảy mọi thứ mình có đều mang bố thí cho ngƣời mà 

151 

không  hối  hận,  không  luyến  tiếc,  không  chấp  trƣớc,  những  việc 

thật khó làm." Bồ-tát thấy có ngƣời đến cầu xin mình thì cảm thấy 

trong  lòng  hoan  hỷ  vô  cùng,  cho  là  mình  hết  sức  may  mắn  mà 

gặp đƣợc cơ hội để thực hiện đại bố thí. 

Xuất gia là một việc khó. Xá kể chi việc cắt tóc cạo râu, đắp áo 

cà-sa, nói vài câu "cơ phong," mở miệng ra nói về Phật về Pháp, 

nói đạo lý trong kinh sách, hoặc ngồi yên nhắm mắt tham thiền. 

Những hành vi đó có thể gọi là mặc áo Phật, ăn cơm Phật, biểu 

diễn vai trò của  kẻ xuất gia.  Nếu quả nhƣ lời nói đi đôi với việc 

làm, một lòng tha thiết từ bi đối đãi với ngƣời với vật, trƣớc mặt 

sau lƣng lúc nào cũng vậy không sai trái đạo, đƣợc nhƣ vậy mới 

đúng là kẻ xuất gia. 

Xuất gia có ba loại: 

Thân xuất gia, tâm không xuất gia. 

Tâm xuất gia, thân chƣa xuất gia. 

Thân tâm đều xuất gia. 

Trong số xuất gia cũng ba loại trình độ, tùy theo công phu tu trì 

mà đoán định. 

Xuất thế tục: Ðây là nói chung về các đệ tử xuất gia; các Tỳ-kheo, 

Tỳ-kheo-ni, Sa-di, Sa-di-ni. 

Xuất phiền não vô minh: Ðây là nói về cảnh giới tu trì của quý vị 

đã xuất gia, tự mình tu tự mình biết chứng tới đâu, có điều xuyên 

qua tác phong nói, nín, động, tĩnh của mình, ngƣời ngoài cũng có 

thể  biết  đƣợc.  Một  cá  nhân  xuất  gia  tu  tập  thì  mỗi  ngày  tập  khí 

càng  giảm  thiểu,  sự  biểu  hiện  của  tham,  sân,  si  cũng  bớt  dần, 

152 

nhƣ  lời  cổ  đức  nói:  "Từng  phần  phá  vô  minh,  từng  phần  pháp 

thân chứng." Quý vị này đều tỏ ra cố gắng xông ra khỏi vô minh 

phiền não và hƣớng tới con đƣờng Bồ-đề. 

Xuất khỏi tam giới: Ðây là mục tiêu tối hậu của ngƣời xuất gia và 

cũng là của hết thảy bẩy chúng trên đƣờng tu học Phật đạo. Mục 

tiêu đạt đƣợc chính là thời điểm đoạn trừ sanh tử một cách vĩnh 

viễn, rồi sau đó do nguyện lực của mình mà tự do đi về trong chín 

pháp giới để độ hóa chúng sanh, đạt đƣợc cái an lạc đệ nhất của 

ngƣời xuất gia. 

Bồ-tát  còn  phát  nguyện  rằng  tất  cả  chúng  sanh  có  thể  thoát  ra 

ngoài  sự  trói  buộc  của  gia  đình,  để  nhập  vào  gia  đình  của  chƣ 

Phật,  tu  học  các  pháp  môn  do  Phật  chỉ  dạy,  và  siêng  năng  tu 

phạm hạnh. Bồ-tát lại nguyện rằng hết thảy chúng sanh từ bỏ hết 

tâm tham lam keo bẩn, biến thành tâm hoan hỷ ƣa hỷ xả bố thí, 

lấy sự ban bố tài vật làm niềm vui, vĩnh viễn không sanh tâm thối 

chuyển.  Lại  nguyện  cho  hết  thảy  chúng  sanh  lìa  những  quan 

niệm về gia đình thế tục, không  màng tới những gì gọi là thăng 

quan  tiến  chức,  dƣơng  danh  hiển  thân,  cùng  những  pháp  thế 

gian  về  nối  dõi  tông  đƣờng,  lại  càng  không  tham  đồ  bất  nghĩa, 

tích  trữ  đầy  nhà,  của  quý  đầy  kho,  những  thứ  đó  đều  là  mầm 

mống  sanh  ra  tai  ƣơng  ác  nghiệp.  Ngƣời  xƣa  nói:  "Ða  tàng  tất 

hậu  vong."  Chứa  cho  nhiều,  mất  càng  thảm.  Lại  có  câu:  "Thân 

biên vô ái vật, tự vô phiền não sanh," bên mình không có vật quý, 

phiền não vốn chẳng sanh. Ngƣời xƣa nói quả là không sai, cuối 

cùng lúc ra đi cũng chỉ hai bàn tay không. Bồ-tát dạy cho chúng 

sanh nên bớt dục vọng, sống cho hồn nhiên trung thực, tự nhiên 

niềm vui sẽ phát sanh. 

153 

Bồ-tát  lại  nguyện  hết  thảy  chúng  sanh  mau  mau  vƣợt  ra  ngoài 

phiền não do đời sống thế tục trói buộc, học Phật pháp tu hạnh 

thanh tịnh, để mai sau đƣợc hội nhập trong nhà của Phật, cùng ở 

với Phật một nơi. Lại nguyện hết thảy chúng sanh học đƣợc pháp 

cứu cánh viên dung vô ngại, loại trừ hết sự chƣớng ngại của các 

pháp  ô  nhiễm,  và  đƣợc  thanh  tịnh  tự  tại.  Lại  nguyện  hết  thảy 

chúng sanh, lìa khỏi tình cảm yêu thƣơng của gia đình, tuy thân 

còn  tại  gia,  nhƣng  lòng  không  còn  chấp  vào  tình  cảm  quyến 

thuộc. Lại nguyện hết thảy chúng sanh, biết khéo léo khuyên răn 

và  hƣớng  dẫn  những  ai  còn  đắm  đuối  trong  tình  cảm  gia  đình, 

khiến  họ  hiểu  đƣợc  gia  đình  chỉ  là  một  tổ  hợp  giả  tạm  do  nhân 

duyên tạo nên để lòng họ bớt sự chấp trƣớc. Bồ-tát nêu lên đạo 

lý về nhân sanh mà Phật đã giảng dạy để chỉ dẫn cho số ngƣời 

mê lầm không ra khỏi đƣợc các pháp thế tục về gia đình, khiến 

họ  tin  theo  Phật  pháp,  tu  học  Phật  pháp,  minh  bạch  Phật  pháp, 

không còn vƣớng mắc sự trói buộc của gia đình. Lại nguyện hết 

thảy  chúng  sanh,  tuy  thân  còn  gởi  lại  với  gia  đình,  nhƣng  tâm 

thƣờng tùy thuận theo trí huệ của chƣ Phật, thực hành làm việc 

đạo, an trú trong bất động. Lại nguyện hết thảy chúng sanh, tuy 

nay chƣa xuất gia, còn sống đời cƣ sĩ, nhƣng tâm nguyện của họ 

đã đặt vào nơi chƣ Phật, và có thể phổ cập tới vô lƣợng vô biên 

chúng sanh, để tất cả đều phát tâm hoan hỷ, phát tâm Bồ-đề rộng 

lớn. Ðó là đại Bồ-tát trong hàng Bồ-tát, khi bố thí nhà cửa đã vì 

chúng  sanh  mà  thực  hiện  hồi  hƣớng  thiện  căn.  Chính  là  mong 

cho chúng sanh thành tựu đƣợc những điều trong các đại nguyện 

của Bồ-tát, cùng với các loại thần thông và trí huệ. 

Lƣợc trích từ Hoa Nghiêm Kinh Ðệ Lục Hồi Hƣớng Giảng Từ 

Lòng Bồ Tát Nhƣ Lòng Mẹ Thƣơng Con 

154 

Quý vị thiện tín!  Quý vị thử nghĩ  xem làm Bồ-tát  khó hay không 

khó? Bồ-tát sống trong cảnh giới thần thông, xả thân mình, lấy da 

thịt xƣơng tủy của mình để làm của nội tài bố thí, cùng lấy thành 

trì,  vợ  con,  các  đồ  bẩy  báu  để  làm  ngoại  tài  bố  thí,  thì  nhƣ  vậy 

chẳng phải là việc dễ làm. Không nói rằng ngƣời đời coi chuyện 

chia xẻ tiền của cũng khó khăn chẳng khác cắt da thịt của mình, 

đàng này Bồ-tát lại còn tự nguyện xả thân mình cam tâm làm nô 

bộc  cho  ngƣời  khác,  cái  đó  mới  thật  là  khó.  Nếu  bất  cứ  ở  đâu 

chúng ta cũng không chiếm phần lợi về cho mình, mọi hành vi cử 

chỉ đều phát ra từ lòng từ bi, không phải từ các tâm tham, sân, si 

mà hoàn toàn vì lợi ích của ngƣời khác, thì đó là việc làm của các 

Bồ-tát sống. Cái này chẳng phải là dễ dàng hay sao? Nhƣng, việc 

dễ nhƣ vậy mà có một số không muốn làm, việc khó càng không 

muốn làm. Quý vị nghĩ xem, Bồ-tát có đáng thƣơng hay không? 

Các Ngài phát trăm ngàn vạn lời nguyện lớn, xả hết các căn lành 

đầu, mắt, não tủy, để hoàn toàn hồi hƣớng cho các chúng sanh, 

từng ngày từng khắc đều mong mỏi chúng ta nhận đƣợc lợi ích 

hồi hƣớng đó để thành Phật thành thánh. Vậy mà chúng ta vẫn 

còn thản nhiên vui hƣởng trong nhà lửa tam giới, trong biển khổ 

thế  gian,  vậy  thì  quý  vị  thấy  Bồ-tát  có  đáng  thƣơng  hay  không? 

Tuy  nhiên,  Bồ-tát  vẫn  quyết  tâm,  không  thoái  chí,  vẫn  làm  việc 

cứu độ chúng sanh, giáo hóa chúng sanh, đem sanh mạng và tài 

sản  bố  thí  cho  chúng  sanh,  mang  công  đức  căn  lành  để  hồi 

hƣớng  đến  chúng  sanh,  với  hy  vọng  chúng  sanh  đƣợc  thành 

Phật, thành Thánh, thành Tổ. 

Quý vị! Nếu quý vị đã từng làm mẹ, thì có thể thể hội đƣợc lòng 

dạ của Bồ-tát, cũng giống nhƣ sự ân cần, tha thiết, và tế nhị của 

các  bà  mẹ  khi  chiều  lòng  con  cái.  Ai  làm  mẹ  cũng  chẳng  quản 

thân  mình  yếu  ớt;  khi  phải  lo  cho  con  cái  vẫn  hết  lòng  hết  sức, 

155 

quyết dấn thân vì lợi ích của con mình. Trong thời kỳ thai nghén, 

ngƣời mẹ đã bắt đầu tính toán, xây mộng về đứa con tƣơng lai 

với mọi điều tốt đẹp, nào là nó sẽ đƣợc đủ vẻ thông minh tài trí 

hơn ngƣời, nào là nó sẽ làm cho vẻ vang giòng họ, tổ tiên, vƣợt 

lên  trên  cả  trăm  vạn  ngƣời  khác.  Ðến  khi  đứa  bé  ra  chào  đời, 

nghe  thấy  tiếng  khóc  oe  oe  đầu  tiên  của  nó,  rồi  thấy  đƣợc  mặt 

mũi  nó  bé  nhỏ,  đỏ  hỏn,  thì  ngay  trong  cái  sát-na  đau  đớn  phải 

chống  trả  trƣớc  sự  hiểm  nghèo  thập  tử  nhất  sinh,  chỉ  một  tiếng 

khóc đó đã có thể xóa hết biết bao nhiêu hình ảnh gian khổ của 

ngƣời mẹ trong khoảng thời gian mƣời tháng mang thai. Sau đó, 

ngày tháng đắp đổi, ba năm bú mớm, bồng bế chăm chút, sợ con 

khó  nuôi,  mới  cầu  thần  bái  Phật,  đốt  hƣơng  thỉnh  nguyện,  cầu 

cho nó không nạn không đau, mong nó sớm thành ngƣời. Tới lúc 

con  trƣởng  thành,  đứa  con  nào  không  phụ  lòng  cha  mẹ  thì  một 

nhà hoan hỷ. Tuy nhiên cũng có đứa ngỗ nghịch bất hiếu, phạm 

thƣợng,  hành  hung  tôn  trƣởng,  gian  tà,  phạm  pháp,  để  lụy  cho 

cha mẹ. Ấy vậy mà, làm mẹ thì lúc nào cũng thƣơng con, không 

thất vọng vì con, vẫn cứ coi con mình là hay, không thua con nhà 

khác. Quý vị! Lòng ngƣời mẹ nhƣ vậy đó! Lòng thƣơng của Bồ-

tát đối với chúng sanh cũng giống nhƣ vậy. Phật nói ơn cha mẹ 

khó đền đáp, vậy ơn của Bồ-tát đối với chúng ta làm sao có thể 

báo  đáp  trong  muôn  một?  Mỗi  ngƣời  trong  chúng  ta  cũng  phải 

từng giờ từng khắc ghi nhớ hai tầng ân đức này. Bất cứ kẻ tại gia 

hay xuất gia phải biết học tập từ bi làm đầu, và đối xử với ngƣời 

bằng  tâm  khoan  hậu.  Nếu  các  điều  căn  bản  này  mà  không  làm 

đƣợc, thì sợ rằng trên đạo lộ Bồ-đề, không ai thấy vết chân của 

quý vị. 

Lƣợc trích từ Hoa Nghiêm Kinh Ðệ Thập Hồi Hƣớng Giảng Từ 

156 

Zero: Ðại Quang Minh Tạng của Tự Tánh 

Từ  kiếp  vô  thủy  cho  đến  nay,  các  chúng  sanh  cứ  lƣu  chuyển 

trong vòng luân hồi, hết đi lên rồi đi xuống mà không ra khỏi vòng 

sanh  tử,  chẳng  khác  gì  một  hạt  bụi  nhỏ,  phiêu  dạt  bất  định,  khi 

bay  lên  trên trời  khi  rớt  xuống  đất.  Chúng  sanh  thì  khi  làm  thân 

ngƣời,  khi  là  a-tu-la,  khi  là  thú,  khi  là  quỷ  đói,  chẳng  có  sự  bắt 

đầu và chẳng có sự chấm dứt. 

Khi nào chứng quả thành Phật thì lúc đó mới thoát ly cái khổ của 

luân hồi. Khi chƣa thành Phật thì vẫn còn phải luân chuyển trong 

vòng lục đạo. Hàng Bồ-tát vẫn còn phải vƣợt cái si mê "cách ấm," 

hàng la-hán còn si mê vì "thai trụ," hàng pháp thân đại sĩ thị hiện 

ở thế gian, độ khắp chúng sanh, có lúc còn vƣớng vào sanh tử, 

đầu óc hôn mê không biết đƣờng ra khỏi. 

Vô thủy tức là không có khai thủy - bắt đầu, vô chung là không có 

sự chấm dứt. Tỷ dụ nhƣ chữ O, chữ này không có chỗ nào là chỗ 

bắt đầu, và chỗ nào là cuối, nguyên nó là nhƣ vậy. Nếu cắt chữ O 

ra  thì  lúc  đó  nó  thành  chữ  nhất  (-),  và  chữ  này  có  chỗ  bắt  đầu. 

Bắt  đầu  cái  gì?  Bắt  đầu  số  mục.  Ðã  có  nhất  là  một,  thêm  một 

gạch  nữa  thành  hai,  lại  thêm  nữa  thành  ba.  Cứ  nhƣ  vậy  thêm 

nữa sẽ lên đến mƣời, rồi một trăm, rồi một vạn. Từ vạn đến ức, 

từ ức đến triệu, cho đến những con số vô cùng tận. 

Bây giờ đƣơng trong thời đại khoa học, mỗi ngày, mỗi tháng một 

khác, đổi thay rất nhanh theo độ gia tốc. Ngƣời ta dùng hỏa tiễn 

bắn  vệ  tinh  lên  không  trung,  cho  vào  quỹ  đạo  để  chúng  tự  vận 

hành  không  ngƣng  nghỉ.  Rồi  phi  thuyền  này  gặp  gỡ  phi  thuyền 

kia trên không gian, đâu chẳng phải là sự diễn tiến từ sự bắt đầu 

của số mục? Phải dùng con số mới có thể tính toán, có tính toán 

157 

mới có kỹ thuật  ráp nối, và có con số tính toán  mới có thể điều 

hợp các thời điểm ráp nối. Cứ phát triển số mục nhƣ vậy thì trong 

tƣơng lai chẳng lúc nào chấm dứt. 

Khi nào là lúc chấm dứt? Hiện tại không ai biết. Thời điểm chấm 

dứt thì phải chờ cho hết bốn kiếp thành, trụ, hoại, không, tức là 

đến không kiếp. Thành là bắt đầu, không là chấm dứt. Kiếp thành 

có hai mƣơi tiểu kiếp, trụ có hai mƣơi tiểu kiếp, hoại có hai mƣơi 

tiểu kiếp, không có hai mƣơi tiểu kiếp. Tám mƣơi tiểu kiếp thành 

một đại kiếp. Ðời sống của trái đất chỉ kéo dài trong thời gian một 

đại kiếp. 

Trong số chúng sanh từ thời vô thủy, đàn ông có trƣớc hay đàn 

bà  có  trƣớc?  Ta  cứ  cho  rằng  đàn  ông  có  trƣớc  chẳng  hạn,  vậy 

nếu không có đàn bà thì lấy đâu ra đàn ông? Lại thí dụ đàn bà có 

trƣớc, nếu vậy không có đàn ông thì lấy đâu ra đàn bà? Vô thủy 

là nhƣ vậy, chẳng biết bắt đầu từ đâu. 

Hoặc giả lấy thí dụ nhƣ gà có trƣớc hay trứng có trƣớc? Ðiều này 

cũng  không  ai  nghĩ  ra  đƣợc,  vậy  rốt  cuộc  nó  nhƣ  thế  nào?  Ý 

nghĩa của nó có thể tóm tắt trong chữ O. Cho nên chữ O này, vốn 

không có bắt đầu, không có cuối, không ở trong không ở ngoài, 

không lớn không nhỏ. Thâu gọn nó lại, nó là một hạt vi trần, cho 

nó phình ra thì nó là một pháp giới, cho đến tận cùng hƣ không, 

khắp pháp giới cũng không vƣợt quá phạm vi của chữ O. Chữ O 

là nguồn gốc của sự sanh hóa bất tận, nó là chân không diệu hữu 

của vô thủy và vô chung. Chữ O phóng đại ra là chân không, thu 

nhỏ lại là diệu hữu. 

Chân  không  diệu  hữu  chính  là  chân  không  bất  không  sinh  diệu 

hữu.  Diệu  hữu  phi  hữu  không  có  chƣớng  ngại  với  chân  không. 

158 

Không và hữu là chẳng phải hai, không tức hữu, hữu tức không, 

đó là nghĩa của trung đạo rốt ráo, và cũng là chân thật nghĩa của 

pháp Ðại thừa. 

Lúc  vô  thủy,  chữ  O  này  là  chân  không  diệu  hữu.  Chân  không 

chẳng  phải  là  ngoan  không,  còn  diệu  hữu  chẳng  phải  là  thực 

hữu, mà lại viên dung vô ngại, là nghĩa của trung đạo không thiên 

lệch  bên  nào.  Quý  vị!  Nếu  ai  hiểu  rõ  đƣợc  đạo  lý  này  thì  hiểu 

đƣợc pháp chân thật. Ngƣời nào không hiểu tức là ngƣời hồ đồ, 

không phải là ngƣời có trí huệ chân chánh. 

Ðối  với  ngƣời  khai  ngộ,  chữ  O  là  trí  huệ  đại  quang  minh;  nếu 

chƣa khai ngộ,  chữ đó là vô minh đại hắc  ám.  Vô minh cũng là 

cái  O,  mà  trí  huệ  cũng  là  cái  O.  Chữ  O  có  khi  rất  lớn,  đến  độ 

không có gì ở ngoài nó, đại nhi vô ngoại, có khi rất nhỏ, nhỏ tới 

độ không có cái gì ở trong nó, tiểu nhi vô nội. Nói về lớn, không 

có  gì  lớn  hơn  nó;  nói  về  nhỏ,  không  có  gì  nhỏ  hơn  nó.  Chữ  O 

này, nếu nhƣ lớn mà hóa, biến đổi vô hình, thì nó là nguồn gốc 

của thanh tịnh, tính chất của diệu chân nhƣ; nhƣ nó nhỏ mà ẩn 

tàng thì nó là một niệm vô minh lúc ban đầu. Ðó là nghĩa của vô 

thủy. 

Tại sao chúng sanh cứ luân hồi trong sanh tử? Bởi không thể hội 

đƣợc pháp chân thật. Do đó chƣ Phật thấy chúng sanh rất đáng 

thƣơng, và vì thƣơng xót chúng sanh nên mới phát tâm đại từ bi, 

xuất hiện nơi thế gian giáo hóa chúng sanh lìa khổ để tới cảnh an 

lạc. Phát tâm Bồ-đề, trên thì cầu Phật đạo, dƣới thì hóa độ chúng 

sanh, tức là tu con đƣờng giác ngộ vô thƣợng. 

Chúng  ta  thọ  quả  báo  trong  sáu  nẻo  luân  hồi  bởi  vì  trong  tâm 

chúng  ta  đã  tạo  nên  những  nghiệp,  tạo  nghiệp  loại  gì  thì  thọ 

159 

nghiệp  báo  về  loại  đó.  Nói  rộng  ra,  nếu  kiếp  trƣớc  khởi  vọng 

tƣởng thuộc loại về các tầng trời thì có thể sanh trong cảnh giới 

trời;  có  vọng  tƣởng  địa  ngục  thì  đọa  địa  ngục.  Nếu  tạo  nghiệp 

xấu, thì sanh vào ba nẻo ác. Nếu tạo nghiệp có công đức thì sanh 

vào ba nẻo thiện. Ấy là đại lƣợc nhƣ vậy, nếu muốn nói thật chi 

tiết thì nói tới kiếp sau cũng không hết. 

Thế giới này là do vọng tƣởng của chúng sanh mà cấu tạo nên. 

Nếu chúng sanh không có vọng tƣởng, thì thế giới này là không. 

Cũng  vì  chúng  sanh  không  thể  hội  đƣợc  pháp  chân  nhƣ  thật 

tƣớng, pháp chân không diệu hữu, nên thế giới mới tồn tại. 

Pháp chân không diệu hữu chính là chữ O. Thế giới do chữ O mà 

có, chúng sanh do chữ O mà sanh. Hết thảy mọi thứ đều sanh từ 

chữ O, bởi lẽ chữ O không nằm trong số mục, nó phóng đại ra thì 

trọn cả lục hợp, nó co rút lại thì ẩn tàng. Ðó cũng là cảnh giới của 

vô  thủy  vô  chung,  của  cái  không  trong  không  ngoài,  không  lớn 

không nhỏ. 

Pháp  chân  thật  này  chính  là  chân  không  diệu  hữu.  Chân  không 

nhƣng  chẳng  không,  tại  sao  vậy?  Bởi  chân  không  có  diệu  hữu. 

Diệu hữu nhƣng chẳng phải hữu, tại sao? Bởi nó có chân không. 

Cho nên có câu: "Chân không chẳng chƣớng ngại diệu hữu, diệu 

hữu không chƣớng ngại chân không." Tất cả ý nghĩa trên mang 

lại đáp số cho các vấn đề nam trƣớc hay nữ trƣớc, gà có trƣớc 

hay trứng có trƣớc. Chỉ có chữ O mới trả lời thẳng vào các vấn 

đề nan giải nhƣ đã nói trên. 

Tại sao chân không lại có thể sanh ra diệu hữu? Nó hiển hiện ra 

hết thẩy mọi thứ? Trong khi đó diệu hữu chƣa từng rời khỏi chân 

160 

không? Cảnh giới thuộc loại này không phải ai cũng tới đƣợc, trừ 

phi đã đƣợc khai ngộ pháp môn tâm ấn tâm của chƣ Phật. 

Loại pháp chân thật này vốn đã sẵn có trong tự tánh, chẳng cần 

phải tìm kiếm đâu ở bên ngoài. Nếu cứ kiếm bên ngoài thì cả tám 

vạn đại kiếp kiếm cũng không ra. Nhƣ biết hồi quang phản chiếu 

thì ngay đó là nó, cho nên mới có câu: "Biển khổ không bờ, quay 

đầu là bến." Nói một cách đơn giản, nếu chạy ra ngoài tìm kiếm 

thì đó là biển khổ không bờ. Nếu biết quay vào trong, dụng công 

trên tự tánh của mình thì ngay đó, quay đầu thấy bến. 

Chúng  ta  từ  sớm  đến  tối,  xuôi  ngƣợc  điên  đảo,  đuổi  theo  các 

vọng  duyên,  rong  ruổi  chạy  theo  sáu  trần,  bởi  không  hiểu  diệu 

pháp chân thật. Trong khi ấy tại cõi Tịnh độ Thƣờng Tịch Quang, 

chƣ  Phật  trong  tƣ  thế  kiết-già,  nhìn  khắp  hết  thảy  các  chúng 

sanh, thấy chúng sanh quá ngu si, rất là đáng thƣơng, suốt ngày 

chấp  đông  chấp  tây,  lấy  khổ  làm  vui  mà  không  biết  quay  về 

đƣờng giác, không biết dùng cái giả để tu cái thật, không biết bỏ 

vọng quy chân, không biết quay về cái của chính mình. Bởi vậy 

từ trong định, chƣ Phật rủ lòng từ bi, thị hiện tới các thế giới hữu 

duyên để chỉ vẽ cho chúng sanh sự mê lầm và dạy chúng sanh 

mau quay đầu về bến giác. Rất tiếc chúng ta đã đuổi theo vọng 

duyên  mà  không  nhận  ra  pháp  chân  thật.  Phật  thuyết  pháp  vì 

lòng  thƣơng  xót  chúng  ta,  giáo  hóa  chúng  ta  mà  không  nhàm 

chán,  nhƣng  chúng  ta  đã  vì  ngu  si  không  chịu  nghe  lời,  chẳng 

những không y pháp tu hành, mà còn chùn bƣớc thoái lui, không 

theo những lời chỉ dạy vàng ngọc. Phật lại còn nghĩ ra các biện 

pháp  chạy  theo  chúng  ta,  chặn  bƣớc  chân  những  chúng  sanh 

cứng đầu bƣớng bỉnh, cố làm sao điều phục những kẻ khó giáo 

hóa. Ðó là lý do mà Phật đã thị hiện tại thế gian. 

161 

Pháp  chân  thật  này  không  bao  giờ  bị  phá  hoại,  thiên  ma  ngoại 

đạo không có cách gì phá hoại nó. Tại sao? Bởi chánh pháp vốn 

kiên cố nhƣ kim cang bất hoại.  Nếu có thể hoại đƣợc nó thì nó 

chẳng phải là pháp chân thật. 

Loại  đại  tự  tại  đại  quang  minh  này  có  thể  thị  hiện  khắp  hết  thế 

gian. Ðại tự tại tạng là pháp liễu sanh thoát tử, phá trừ vô minh, là 

pháp môn có thể hiển hiện ánh sáng của pháp tánh. 

Quý vị! Nếu quý vị không tin, hãy thử cho biết. Sẽ tới lúc mà quý 

vị không thể không tin, không tin rồi cũng sẽ tin, bởi pháp nó là 

nhƣ vậy, chẳng có cách gì mà không thể tin đƣợc! 

Cái đại quang minh tạng này vốn tự mình có sẵn, không phải do 

ngƣời khác bố thí cho mình, mà cũng không phải do chƣ Phật đã 

ban cho. Ðại quang minh tạng chính là thật tánh chân nhƣ. Nếu 

tu  pháp  chân  thật  này,  thức  a-lại-da  (thức  thứ  tám)  sẽ  chuyển 

thành trí Ðại viên kính, tức là dứt đƣờng sanh tử. Nếu nhƣ không 

tu  hành  nghiêm  chỉnh,  các  hạt  giống  trong  a-lại-da  sẽ  tùy  theo 

nhân duyên mà chuyển thành sanh, sanh mãi bất tận, không có 

hạn kỳ, nhƣ vậy sẽ không giải thoát đƣợc. 

Trích giảng từ Phẩm hai mƣơi bốn, 

Kệ Tán Cung Ðâu Suất, Kinh Hoa Nghiêm 



Bạn Ðồng  "Tham"  Phải Ðộng Viên Nhau Tu 

Những ngƣời có căn lành sâu dầy, tới chỗ nào họ cũng làm điều 

thiện. Châm ngôn của họ là vi thiện tối lạc, lấy việc thiện làm điều 

vui, và thƣờng xuyên họ đinh ninh ghi nhớ. Trái lại, những kẻ có 

162 

nghiệp chƣớng sâu dầy lại thƣờng ham nghe những chuyện bất 

thiện,  những  chuyện  trái  đạo  lý,  mà  họ  cho  là  mẫu  mực  để  noi 

theo.  Thản  hoặc  có  những  thiện  tri  thức  chỉ  bảo  cho  họ  những 

điều hay lẽ phải, họ cũng bỏ ngoài tai, nhƣng đối với lời xúi dục 

của các ác tri thức bảo họ làm những điều không hợp lý thì họ lại 

nghe theo. Tại sao vậy? Bởi những gì hợp lý thì đi ngƣợc lại tâm 

tƣởng của họ, còn những gì bất hợp lý lại đáp ứng đúng ý muốn 

của họ. Bệnh của hạng ngƣời này là nhƣ vậy. 

Nói chung bất cứ ai, cứ xem kỹ họ ham thích thứ gì là chúng ta 

có thể biết đƣợc căn tánh của họ ra sao. Kẻ lƣời biếng thích nghe 

ngƣời ta nói về các mánh lới lƣời biếng. Ngƣời tinh tấn lại ham 

nghe những câu chuyện về công phu tinh tấn tu hành. Có trƣờng 

hợp  ngƣời  ta  không  chịu  tinh  tấn  tu  hành,  chỉ  chờ  dịp  để  lƣời 

biếng cầu đƣợc an thân, nhƣng bên cạnh các bạn đồng tham tu 

hành tinh tấn, họ cũng bị ảnh hƣởng mà tinh tấn theo. Cũng có 

trƣờng  hợp  ngƣời  ta  vốn  tinh  tấn  nhƣng  vì  ảnh  hƣởng  các  bạn 

xung quanh mà biến thành giải đãi. Bởi vậy đạo hữu cùng tham 

thiền với nhau phải động viên cho nhau, khuyến khích nhau để tất 

cả cùng tinh tấn hƣớng tới mục tiêu - đó là phát đại Bồ-đề tâm, tu 

đạo vô thƣợng giác, cùng chứng thánh quả Bồ-tát. 

Ngƣời  xƣa  nói  rằng:  Cƣ  lân  tất  trạch,  giao  hữu  tất  thận,  láng 

giềng ắt phải chọn, bạn chơi ắt phải thận trọng. Chọn bạn chúng 

ta cũng phải tìm nơi bạn tốt, chớ không thể giao du bừa bãi với 

hạng  gian  manh.  Nếu  không  sẽ  theo  cùng  với  những  kẻ  hạ  lƣu 

làm  chuyện  xấu  xa  để  thân  bại  danh  liệt,  vô  phƣơng  cứu  vãn, 

cuối cùng phải đọa địa ngục. Ðó là một điều nguy hiểm vô cùng, 

không thể không thận trọng! 

163 

Tại đạo tràng, tệ hại nhất là không chịu tu hành, đáng quý nhất là 

sự  nghiêm  chỉnh  tu  tập.  Ai  không  tu  thì  tƣơng  lai  kẻ  đó  bị  đi 

xuống; ai tu hành thì tƣơng lai sẽ đi lên. Ngƣời ta nói: "Quân tử 

thƣợng đạt, tiểu nhân hạ đạt," nên chúng ta tu tập ở đạo tràng, 

phải từng giờ từng khắc thận trọng, phải dẹp bỏ những ý nghĩ tà 

tri tà kiến giống nhƣ những hạng đầu cơ chỉ biết mánh lới để an 

thân. Tu hành phải dựa vào công phu thật sự của mình, thì mới 

có giá trị chân thật, tức là khai mở trí huệ. Nếu công phu chẳng 

chân thật, thì chẳng có gì là thành tựu đƣợc, bất kể kẻ đó là ai. 

Tại  đạo  tràng,  ai  giải  đãi,  ai  tinh  tấn,  ngƣời  tinh  mắt  trông  thấy 

hết. Ngƣời nào giải đãi sẽ không có hy vọng gì thành tựu, bởi lẽ 

ngƣời đó không để tâm vào tu hành. Giả sử lúc đó có ngƣời khác 

phụ  họa  theo  thì  rất  là  tai  hại.  Ngƣời  thiện  tri  thức  không  chiều 

theo thị hiếu ngƣời khác, mà sẵn sàng phê bình sửa sai khi nhận 

thấy  ngƣời  nào  làm  sai  trái.  Giữa  bằng  hữu  với nhau  cũng  vậy, 

nếu  thấy  bạn  làm  sai  quy  củ,  vẫn  phải  dùng  lời  lẽ  hơn  thiệt  để 

khuyên răn, mong cho bạn cải tà quy chánh. Ngƣời ta nói: "Thuốc 

đắng dã tật, nói thật mất lòng," đó mới đúng là bổn phận đối với 

bằng  hữu,  chớ  không  phải  thƣơng  bạn  mà  để  cho  bạn  mê  lầm 

không nhận ra chân lý. Chúng ta tất cả cùng nhau tu hành, nên 

động viên nhau, khuyên bảo nhau, chớ không tỏ lòng đố kỵ ngăn 

trở nhau. Ðiều đó phải ghi nhớ! Từ nay về sau sẽ không bao giờ 

mắc  lại  thứ  tệ  bệnh  này,  nếu  không  tất  cả  sẽ  bị  đọa  cùng  với 

nhau xuống địa ngục. 

Trách nhiệm của chúng ta đối với bằng hữu chính là khuyên làm 

lành, tránh điều quấy. Thấy bạn sai lầm, cố gắng khuyên can, để 

bạn  sửa  đổi,  chớ  không  phải  hùa  theo  để  cho  bạn  làm  điều  sai 

trái, khiến mỗi ngày mỗi sa đọa. Quý vị cùng là sƣ huynh sƣ đệ 

164 

với nhau, nhƣ trong một gia đình, phải nên chiếu cố cho nhau. Ai 

làm điều gì sai với giới luật, phải thành khẩn khuyên nhủ để bạn 

trở về quy củ. Nếu chẳng đƣợc nhƣ vậy thì bạn đồng "tham" có ý 

nghĩa gì? Là đạo hữu, chẳng phải là kết bè với nhau để lừa gạt 

nhau, có những tƣ tƣởng đó là sai lầm vô cùng. 

Chúng ta là ngƣời tu hành nên đối xử thực thà với nhau, khuyên 

nhau  làm  điều  lành,  đi  theo  đƣờng  chánh  đạo  quang  minh,  và 

không  thể  dung  túng  những  chuyện  gian  dối.  Nhƣ  thói  xấu 

chuyên  nịnh  hót,  nói  theo  ngƣời,  đều  có  tác  dụng  tai  hại.  Khi 

không, ngƣời ta đâu dám bạo gan làm những điều quá ƣ phóng 

túng, phá bỏ quy củ. Bởi ta a dua theo, kết bè với họ, họ cho là 

có  chỗ  nƣơng  tựa  nên  mới  dám  hoành  hành  ngang  ngƣợc,  coi 

thƣờng  nhân  quả,  đó  là  một  điều  thƣơng  tâm.  Các  bạn  đồng 

tham  phải  giúp  đỡ  nhau  trên  đƣờng  tu  hành,  động  viên  nhau 

hƣớng tới đạo Bồ-đề, chớ không phải là anh kéo tôi, tôi kéo anh 

cùng nhau đi xuống, làm tổn hại nhau, nhƣ vậy chẳng phải là giúp 

nhau. 

Các bạn đồng "tham" phải giúp đỡ nhau nhƣ thế nào? Bằng cách 

nói  chuyện  kinh  sách  với  nhau,  cùng  nhau  nghiên  cứu  lẽ  đạo. 

Anh có chỗ không hiểu rõ, tôi đến nói chuyện với anh; tôi có điều 

này  chƣa  minh  bạch,  anh  đến  chỉ  điểm  cho  tôi.  Chúng  ta  cùng 

nhau nghiên cứu, học tập kiền thành. Xin nhớ kỹ chỗ này! Tránh 

cái gì phi lễ nghĩa! Mắt không nhìn, tai không nghe, miệng không 

nói, thân không làm những gì phi lễ nghĩa! Tại các cửa lục căn, 

phải  kiểm  soát  vọng  tƣởng,  phải  thƣờng  xuyên,  từng  giờ  từng 

khắc thâu nhiếp thân tâm, tiêu trừ tạp niệm. Tiêu trừ cách nào? 

Rất đơn giản, chỉ cần tu giới định huệ, dập tắt tham sân si. 

165 

Tu đạo Phải Học Pháp Cơ Bản 

Trong Phật giáo có hiển giáo và mật giáo. Hiển giáo tức là giáo lý 

minh hiển, ai có tâm Bồ-tát, tu đạo vô thƣợng đều có thể thành 

Phật. Mật giáo là giáo lý bí mật, nói cho anh thì tôi không biết, nói 

cho tôi thì anh không biết, anh và tôi không biết nhau. Hiển giáo 

chủ  trƣơng  minh  tâm  kiến  tánh,  mật  giáo  chủ  trƣơng  tức  thân 

thành Phật. Nói chung, kiếp trƣớc chúng ta đã từng gieo căn lành 

nên kiếp này mới có cơ hội tu học Phật pháp. Kiếp này tinh tấn tu 

hành, hy vọng kiếp sau sẽ đạt thành lời nguyện. 

Trong hiển giáo có chia ra Ðại thừa và Tiểu thừa. Tiểu thừa cũng 

gọi là Nhị thừa, tức Thanh văn thừa và Duyên giác thừa. Ðại thừa 

là Bồ-tát thừa. Nay xin giới thiệu tóm tắt các pháp của ba thừa để 

quý vị mới tu học tham khảo. 

I. Pháp Tứ đế của hàng La-hán.  

Thanh văn, hai chữ này nghĩa là nghe lời thuyết giảng của Ðức 

Thích-ca về pháp Tứ đế  mà ngộ đạo (thanh là thanh âm, văn là 

nghe). Thanh văn hay quả A-la-hán, gồm bốn quả vị. Thứ nhất là 

sơ  quả  a-la-hán,  quả  này  đã  đoạn  trừ  kiến  hoặc  của  tam  giới, 

nhập vào "giòng pháp tánh của thánh nhân, nghịch với giòng lục 

trần của phàm phu;" quả này còn phải chịu bẩy lần sanh tử nữa. 

Quả thứ nhì a-la-hán thì đã đoạn trừ kiến hoặc của tam giới, cũng 

đoạn  trừ  luôn  sáu  phẩm  đầu  về  tƣ  hoặc  của  tam  giới.  Quả  này 

phải chịu hai lần sanh tử nữa, một lần sanh ở tầng trời, một lần ở 

thế gian. 

166 

Quả thứ ba a-la-hán thì đoạn trừ đƣợc ba phẩm sau về tƣ hoặc 

của dục giới, và hãy còn một lần sanh tử nữa, nhƣng không sanh 

vào tầng dục giới mà sanh vào các tầng sắc giới hay vô sắc giới. 

Quả thứ tƣ a-la-hán thì đoạn trừ hết tám mƣơi mốt phẩm tƣ hoặc 

của tam giới, không còn bị sanh tử nữa; nói cho đúng là không bị 

phân đoạn sanh tử, nhƣng vẫn còn trong biến dịch sanh tử. 

Hàng Thanh văn tuy gọi là ngộ đạo, nhƣng ngộ đạo cũng có loại 

nông sâu khác nhau, có loại rốt ráo có loại không rốt ráo, nghĩa là 

trình  độ  không  đồng  đều.  Pháp  tu  của  hàng  Thanh  văn  là  khổ, 

tập, diệt, đạo.  Quán về khổ thì hết thảy là khổ. Khổ chia ra tam 

khổ và bát khổ. Pháp tu của họ là đoạn tập, mộ diệt, tu đạo (đoạn 

tập khí, mến mộ Niết-bàn và tu đạo). Ba yếu tố này liên quan mật 

thiết với nhau, nhƣ khổ thì sanh ra phiền não và có phiền não thì 

phải đoạn trừ. Ðoạn trừ nhƣ thế nào? Phải đoạn trừ kiến hoặc, tƣ 

hoặc và các phiền não lâu nay tích tụ lại. Phải hâm mộ pháp Niết-

bàn, tức bốn tánh của nó là Thƣờng, Lạc, Ngã, Tịnh (Niết-bàn tứ 

đức). Từ bến sanh tử qua giòng phiền não để đến bờ bên kia, là 

cả một quá trình tu tập ba mƣơi  bẩy phẩm đạo  mới thành công 

đƣợc. Trong các pháp này có bát chánh đạo, gồm:  

chánh kiến, 

chánh tƣ duy, 

chánh ngữ, 

chánh nghiệp, 

chánh mạng, 

chánh tinh tấn, 

167 

chánh niệm, 

chánh định, 

Những pháp này chung cho cả Ðại Tiểu thừa. 

II. Pháp quán Thập nhị nhân duyên của Bích-chi Phật.  

Bích-chi  Phật  có  hai  loại  là  Ðộc  giác  và  Duyên  giác.  Khi  Phật 

không xuất thế, có ngƣời tự mình giác ngộ, tại nơi hang sâu núi 

thẳm ngồi tĩnh tọa, xem hoa nở mùa xuân, thấy lá vàng rơi mùa 

thu mà ngộ đạo, loại này gọi là Ðộc giác. Khi có Phật xuất thế, có 

ngƣời quán Thập nhị nhân duyên mà giác ngộ, thì loại này gọi là 

Duyên giác. Ðầu tiên là quán vô minh. Vô minh là gì? Là không 

sáng suốt một thứ gì, nói cho văn vẻ một chút là ngu si, còn nói 

thẳng ra chính gốc nó là tâm dâm dục, cái tâm khiến cho con trai 

cầu con gái, con gái cầu con trai. Hỏi anh, hỏi chị tại sao muốn 

nhƣ vậy, thì, hoặc đáp rằng tôi thấy cô ấy xinh đẹp, hoặc đáp anh 

ấy đẹp trai. Lại hỏi tại sao yêu cô (anh) ấy, cái dễ thƣơng của cô 

(anh) ấy ở chỗ nào? Hỏi tới hỏi lui, chị hay anh đều không biết. 

Ðã không biết mà còn cứ chạy theo, đó chính là vô minh, một sự 

kỳ  quái,  chẳng  ai  hiểu  nổi.  Không  ai  hiểu  nổi  mà  sao  vẫn  phải 

chui đầu vào. Tại sao vậy? Bởi vì con ngƣời vì sắc dục mà sanh 

ra đời, do đó cũng phải chết vì sắc dục, đúng với câu nói:  

Sanh ngã chi môn tử ngã hộ 

Kỷ cá tô tinh kỷ cá ngộ ? 

Dạ lai thiết hán tự tƣ lƣơng 

Thành Phật tố Tổ do nhân tố. 

168 

Dịch nghĩa là: Cửa mà ta vào đời cũng là cửa ta ra khỏi cuộc đời, 

mấy  ai  sống  tỉnh,  mấy  ai  ngộ?  Kẻ  hảo  hán  đêm  nằm  suy  nghĩ; 

thành Phật hay làm Tổ sƣ cũng là ngƣời cả (ngƣời làm nên). 

Phật hay  Tổ sƣ  cũng từ ngƣời tu tập mà thành.  Ai sanh ra nhƣ 

thế nào, thì chết cũng nhƣ vậy.  Chẳng nguyện cắt đứt luân hồi, 

chẳng  nguyện  dứt  đƣờng  sanh  tử,  mà  ngƣợc  lại,  nguyện  thuận 

theo  giòng  đời  mà  lƣu  chuyển,  chẳng  nguyện  đi  ngƣợc  dòng 

sanh tử, bởi vậy mới có vô minh. 

Sau vô minh thì đến hành vi. Hành vi gì? Là hành vi thuộc về tính 

nam và nữ. Bởi không sáng suốt nên tạo nghiệp, rồi điên đảo. Từ 

sự điên đảo nên phát sanh ra hành vi, hành vi phát ra rồi bèn có 

thức. Có thức rồi (cùng tinh cha huyết mẹ tạo thành thai nhi) thì 

có danh, sắc (danh thuộc tâm lý, sắc thuộc sinh lý). Sau danh sắc 

có lục nhập (mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, ý). Có đủ sáu căn, sau mƣời 

tháng thì ra đời, và từ lúc này có xúc - cảm giác của sự tiếp xúc, 

biết phân biệt lạnh, nóng, cứng, mềm. Cảm xúc gây ra tác dụng 

lãnh  thọ,  và  lãnh  thọ  trong thuận  cảnh  làm  thành  khoái  lạc,  nếu 

nghịch cảnh thì gây thành thống khổ, nhƣ vậy tùy lúc, tùy trƣờng 

hợp mà có cảm tình yêu ghét. Có tâm lãnh thọ rồi sẽ có tâm ái. 

Có ái thì ắt có tâm riêng tƣ chiếm hữu cho mình. Con ngƣời tham 

luyến  của  cải,  nữ  sắc,  mới  có  dục  vọng.  Có  tâm  ái  tức  sẽ  kiếm 

mọi  phƣơng  cách  để  lấy  về  (thủ),  làm  của  riêng,  tức  là  hữu.  Vì 

mục đích phải đạt cho đƣợc nên có khuynh hƣớng không từ bỏ 

bất  cứ  phƣơng  tiện  nào,  do  đó  mà  tạo  thành  ba  nghiệp  không 

thanh tịnh, tức là các nghiệp về thân, khẩu và ý. 

Bởi tạo nghiệp nên có quả thọ sanh kiếp sau, rồi lại tới lão, tử và 

chúng  sanh  cứ  nhƣ  thế  mà  tiếp  tục  lƣu  chuyển  không  thể  dứt, 

không cách gì ra khỏi vòng sanh tử luân hồi. Muốn vƣợt qua sanh 

169 

tử, đầu tiên phải đoạn trừ vô minh. Giải quyết đƣợc vô minh thì 

không còn cái gì để sanh ra mƣời một nhân duyên sau nữa, đó là 

phƣơng pháp chân chánh để đoạn trừ sanh tử. 

Ngƣời  tu  hành  phải  đoạn  trừ  ái  và  dục,  mới  có  thể  giải  quyết 

chuyện  sanh  tử  của  mình,  nếu  không,  tu  cho  hết  các  kiếp  vị  lai 

cũng không giải thoát đƣợc. Phá cái gốc vô minh đi, thì đoạn trừ 

đƣợc dâm dục, lúc đó không còn dục vọng, không còn phiền não, 

đó là giải thoát. 

Xuyên qua pháp Ðộc giác, ngƣời tu đạo phải sống cô độc, không 

nên có bằng hữu, kết bè đảng. Có câu nói: "Quét hết mọi pháp, ly 

hết mọi tƣớng," phá trừ hết thảy mọi thứ chấp trƣớc, mới có thể 

giải thoát đƣợc. Nếu đi tu mà còn sợ cô độc, thì chƣa tu đƣợc. Tu 

đạo phải tự mình đứng lên, không theo mọi ngƣời, đó mới là bản 

sắc của ngƣời tu. 

Ngƣời tu phải nhớ cho kỹ, không thể hòa mình với các phần tử ô 

nhiễm,  để  vàng  thau  lẫn  lộn,  cái  đó  chỉ  khiến  cho  mình  bị  đọa. 

Ngƣời tu cũng phải tự mình giải quyết cho mình, ai ăn ngƣời ấy 

no, chớ không thể nhờ cậy vào ngƣời khác. Lẽ dĩ nhiên, ngƣời tu 

cũng cần có thiện tri thức khai sáng cho, dẫn cho ta vào đƣờng 

ngay, nếu không thì ngƣời mù dẫn ngƣời mù, không tìm ra lối. 

Ngƣời  tu  đạo  phải  biết  nhẫn  những  điều  khó  nhẫn,  nhƣờng  kẻ 

khác  những  gì  ngƣời  khác  không  nhƣờng  đƣợc,  ăn  những  thứ 

ngƣời  khác  không  ăn  đƣợc,  mặc  những  thứ  ngƣời  khác  không 

muốn  mặc,  nói  tóm  lại  ngƣời  tu  phải  ráng  chịu  đựng  những  gì 

ngƣời  khác  không  chịu  nổi.  Ngƣời  tu  phải  giữ  giới,  giữ  quy  củ, 

nếu chẳng nhƣ vậy chẳng phải là ngƣời tu. 

III. Pháp tu Lục độ của hàng Bồ-tát.  

170 

Chữ Bồ-tát là tiếng Phạn, nói cho đủ là Bồ-đề tát-đỏa, dịch nghĩa 

là giác hữu tình hay hữu tình giác. Giác là giác ngộ, hữu tình là 

chúng sanh; vậy danh từ trên có nghĩa là giác ngộ hết thảy chúng 

sanh hữu tình, và còn nghĩa nữa là một vị giác ngộ trong số hữu 

tình.  Chúng  sanh  hữu  tình  đạt  đƣợc  giác  ngộ,  rồi  dùng  trí  huệ 

giác ngộ độ hết thảy chúng sanh đi đến giác ngộ và đây cũng là 

nghĩa của hữu tình giác. 

Bồ-tát là tự lợi lợi tha, tự độ độ tha, tự giác giác tha, nghĩa là lợi 

mình  lợi  ngƣời,  độ  mình  độ  ngƣời,  giác  ngộ  cho  mình  giác  ngộ 

cho  ngƣời.  Mình  đã  đƣợc  sáng  suốt,  lại  dẫn  ngƣời  khác  sáng 

suốt, mình đã đƣợc giải thoát, lại nguyện dẫn ngƣời khác đến giải 

thoát. Ðó là tinh thần Bồ Tát. Tâm lƣợng của Bồ-tát thì rộng mở, 

không  giống  nhƣ  tâm  tƣởng  của  hàng  A-la-hán,  nhƣ  trong  câu: 

"Ma-ha-tát bất quản tha, Di-đà Phật các cố các," Ma-ha-tát cũng 

mặc,  Di-đà  Phật  cũng  mặc.  Tâm  tƣởng  của  Bồ-tát  là  từ  bi,  "vô 

duyên đại từ, đồng thể đại bi," một lòng lo cho chúng sanh, không 

nhàm chán lo sao hết thảy chúng sanh đƣợc an lạc lìa khổ ách. 

Bất kể tu pháp môn nào, chúng ta cần phải dụng công một cách 

chân thật, đừng ham đi tắt, đi mau, để cố chọn cách nào cho hay, 

cho dễ, đó chỉ là những hành vi mánh lới. Ngƣời tu cần phải tu 

thật sự, chớ không phải ngày nay  tu, ngày mai nghỉ, không bao 

giờ thành tựu đƣợc gì, mà phải ngày ngày dụng công, ngày ngày 

cố gắng tinh tấn, mới hòng có đƣợc kết quả. Nói cho ngay, ngày 

ngày  dụng  công,  mà  tiến  bộ  cũng  chƣa  hẳn  là  đƣợc  bảo  đảm. 

Ngƣời  ta  nói:  "Tu  đạo  nhƣ  đăng  bách  xích  can,  hạ  lai  dung  dị 

thƣợng khứ nan," tu đạo giống nhƣ leo cái sào cao trăm thƣớc, đi 

xuống thì dễ, lên mới khó. 

Thế nào gọi là lục độ ? 

171 

Bố thí, 

trì giới, 

nhẫn nhục, 

tinh tấn, 

thiền định, 

trí huệ. 

Bố thí độ tham lận, trì giới độ phạm lỗi, nhẫn nhục độ giận hờn, 

tinh  tấn  độ  lƣời  biếng,  thiền  định  độ  tán  loạn,  trí  huệ  độ  ngu  si. 

Phàm những ai phát Bồ-đề tâm, hành đạo Bồ-tát đều phải tu sáu 

pháp  môn  này;  khi  công  đức  viên  mãn  thì  tới  đƣợc  bờ  bên  kia 

(đáo bỉ ngạn). 

1. Bố thí: Lấy tiền tài và pháp cho ngƣời thì gọi là bố thí. Bố thí 

có ba loại: một là tài thí, hai là pháp thí, ba là vô úy thí. Tài thí còn 

chia ra nội tài và ngoại tài. Nội tài là đầu, mắt, não, tủy. Ngoại tài 

là thành trì, đất nƣớc và vợ con. Nhƣ thân thể của mình, bất cứ 

bộ  phận  nào  trên  thân  này,  đem  ra  cho  những  ai  cần  tới;  đất 

nƣớc của mình, vợ đẹp con khôn của mình, cũng mang ra bố thí 

cho ngƣời khác, nội tài cũng bỏ, ngoại tài cũng bỏ, nhƣ vậy gọi là 

chân bố thí. Chân bố thí là bỏ những cái của mình mà tạo công 

đức lành, gọi là "tùy hỷ công đức," đó là tài thí. 

Pháp thí là đem Phật pháp bố thí, nhƣ giảng kinh thuyết pháp, in 

kinh,  lƣu  hành  kinh  sách,  phiên  dịch  kinh  điển,  những  loại  công 

đức nhƣ vậy. Nhƣ chúng ta nếu không lƣời biếng cầu an, thì có 

thể lấy pháp bố thí. Nếu không đủ sức lực về trí huệ thì chúng ta 

lấy  sức  lao  động  ra  bố  thí,  nhƣ  bỏ  sức  ra  làm  những  việc  giúp 

172 

ngƣời khốn cùng, cái đó cũng coi là pháp thí. Tóm lại, có tiền thì 

giúp tiền, có sức lực thì giúp đỡ bằng sức lực, để cống hiến một 

phần  đóng  góp  của  mình  cho  công  cuộc  phát  triển  chung  của 

Phật giáo. 

Vô  úy  thí  là  giúp  đỡ  những  ai  đƣơng  trong  trạng  huống  sợ  hãi, 

hoặc bị hoàn cảnh bức bách, ăn ngủ không an. Lúc đó điều cần 

thiết  là  làm  sao  giúp  họ  tìm  ra  con  đƣờng  sáng,  khiến  cho  họ 

thoát khỏi sự sợ hãi, có thể bằng những lời an ủi, hoặc bằng sự 

can thiệp để giải quyết thẳng vấn đề gây ra sợ hãi. 

Biết  bố  thí  tức  là  không  có  lòng  tham  lận.Tham  lận  là  keo  bẩn, 

không  dám  xả  bỏ  một  thứ  gì.  Ngƣời  ta  nói:  "Có  xả  thì  lại  có, 

không xả không có." Quý vị hãy coi trên thế giới bao nhiêu ngƣời 

giầu  có,  bao  nhiêu  tài  phiệt,  vì  cớ  gì  họ  có  nhiều  tiền  nhƣ  vậy? 

Bởi vì kiếp trƣớc họ chịu bố thí, giúp đỡ kẻ khác trong cơn nghèo 

khó,  nay  công  đức  tích  tụ  lại  nên  trong  kiếp  hiện  tại  họ  đƣợc 

hƣởng sự giầu có. 

Lúc xƣa, Tổ sƣ Ðại Ca-diếp, mỗi khi đi khất thực thƣờng đến các 

nhà nghèo để hóa duyên. Vì lý do gì vậy? Tổ sƣ cho biết: "Ðối với 

những ngƣời nghèo, cần phải dạy họ hạnh bố thí. Cho họ cơ hội 

gieo ruộng phƣớc (phƣớc điền) để kiếp sau họ đƣợc hƣởng quả 

báo  giầu  có."  Tôn  giả  Tu-bồ-đề  lại  chuyên  đến  các  nhà  giàu  để 

hóa duyên mỗi khi đi khất thực. Tại sao? Lý do của Tôn giả nhƣ 

sau: "Ðối với ngƣời giầu, ta phải làm sao giúp họ tiếp tục gieo căn 

lành. Nếu không thế, phƣớc báo của họ sẽ giảm đi và kiếp sau sẽ 

chịu  cảnh  nghèo  hèn.  Nếu  họ  vẫn  cúng  dƣờng  Tam  bảo,  thì 

phƣớc báu của họ sẽ mãi mãi không hết." Hai vị Tôn giả vừa kể, 

mỗi  ngƣời  một  ý  khác  nhau,  thành  mỗi  ngƣời  có  một  phƣơng 

173 

pháp riêng để giáo hóa chúng sanh. Tóm lại, khi nào không có ý 

đồ gì cho mình tức là chân bố thí. 

2. Trì giới: Ngƣời tu hành quyết phải nghiêm trì giới luật. Giới là 

năm giới:  

Không sát sanh.  Ngƣời không sát sanh thì đƣợc quả báo về sự 

trƣờng thọ, ít ốm đau. 

Không trộm cướp.  Quý vị không lấy trộm đồ của kẻ khác thì kẻ 

khác sẽ không lấy trộm đồ của quý vị. Ðó là luật vay trả của nhân 

quả. 

Bồ-tát Văn-thù-sƣ-lợi có một đôi giầy, một hôm Bồ-tát nói với mọi 

ngƣời nhƣ sau: "Từ thời vô lƣợng kiếp, ta chƣa từng lấy của ai 

một cọng cỏ, một cái cây, một cây kim, một sợi chỉ. Cho nên, ta 

có  thứ  gì  cũng  chẳng  ai  đụng  tới.  Nếu  không  tin,  ta  hãy  để  đôi 

giầy  này  ngoài  cửa  thành,  trong  ba  ngày,  nếu  có  ai  lấy  mất  thì 

điều này sẽ chứng minh ta nói dối." Quả nhiên, ba ngày sau đó, 

đôi  giầy  vẫn  còn  y  nguyên  ngoài  cửa  thành.  Nhƣ  vậy,  chúng  ta 

thấy  sự  trì  giới  trộm  cƣớp  của  Bồ-tát  thanh  tịnh  biết  là  dƣờng 

nào! 

Không tà dâm.  Ngƣời tu hành không thể có niệm tà dâm, tức là 

ý tƣởng dâm dục. Nếu còn chút niệm dâm dục, thì quyết không 

bao giờ vƣợt khỏi tam giới, vẫn phải lƣu chuyển hoài hoài trong 

luân hồi sanh tử, vì niệm dâm dục chính là gốc  rễ của sanh tử. 

Nếu đoạn trừ đƣợc nó, thì mới có thể ra khỏi tam giới mà chứng 

quả Phật. Bởi vậy ngƣời tu hành nhất định phải dứt hết ý tƣởng 

dâm dục. Làm sao dứt đƣợc? Trƣớc hết là không nên ăn những 

thứ  giầu  chất  dinh  dƣỡng,  bởi  lý  do  bổn  thân  ngƣời  tu  không 

thiếu chất dinh dƣỡng, cho nên không cần thâu nhập thêm dinh 

174 

dƣỡng nữa. Ăn nhiều, lòng dục nhiều; chất bổ dƣỡng nhiều, tức 

sanh những ý niệm dâm dục. Muốn không có ý dâm thì phải tiết 

chế vấn đề ẩm thực, không ham ăn ngon, không ham ăn nhiều, 

phải  luyện  tập  sao  đủ  duy  trì  sanh  mạng  là  đƣợc  rồi,  đó  là  bí 

quyết  của  ngƣời  tu.  Nếu  không,  chúng  ta  mang  các  món  ngon 

gồm sơn hào hải vị để cúng cho cái đền thờ ngũ tạng, thì đây quả 

là cái họa dẫn tới phá giới về dâm dục. 

Không nói dối.  Không nói thì thôi, nếu nói ra thì phải nói những 

lời chân thật, tuyệt đối không nói dối gạt ngƣời. Bất luận ở trong 

hoàn cảnh nào chúng ta cũng phải nói lời thật thà, thƣờng xuyên 

kiểm soát lời nói của mình, để không nói dối. 

Không uống rượu.  Ngƣời tu hành không thể uống rƣợu (kể cả 

những loại độc dƣợc, chất ma túy, thuốc hút). Lý do là rƣợu có 

tác dụng làm mất lý trí, khiến cho ngƣời ta không kiểm soát đƣợc 

tình cảm, tạo ra những nghiệp điên đảo. Thuốc độc hại cũng có 

tác dụng làm cho đầu óc mơ hồ, tức là mất chánh tri chánh kiến. 

Ðó là sự tai hại của rƣợu và thuốc hút. 

Vạn Phật Thánh Thành là một nơi cống hiến nhiều phƣơng tiện 

giúp ngƣời tu đạo. Nếu không có tâm tham thì sẽ không có khổ. 

Nếu không tranh, tranh danh, tranh lợi, tranh tài, tranh sắc, chẳng 

tranh  thứ  gì,  thì  sẽ  không  có  phiền  não.  Nếu  không  cầu,  không 

cầu điều gì, thì sẽ không có vọng tƣởng. Dục vọng của con ngƣời 

không bao giờ dừng lại, càng cầu càng nhiều. Nếu đạt đƣợc trình 

độ "không cầu không lo" thì an lạc biết chừng nào! nhƣ trong câu: 

"Nhân  đáo  vô  cầu  phẩm  tự  cao."  Nếu  không  tự  tƣ,  lo  cho  riêng 

mình,  thì  bất  cứ  hành  động  gì  cũng  là  lo  cho  ngƣời  khác.  Nếu 

không tự tƣ, thì hết thảy mọi thứ đều hƣớng về lợi ích của ngƣời, 

175 

không phải lợi ích cho mình, và dụng công nhƣ vậy để tu đạo thì 

tƣơng lai sẽ chứng thành Phật quả. 

Quý  vị  phải  theo  các  pháp  đó  mà  dụng  công  tu  hành!  Ðừng  bỏ 

gốc theo ngọn, chạy đi kiếm, nào diệu pháp nào mật pháp. Càng 

tìm kiếm pháp càng xa,  nghĩa là "bội đạo nhi trì," quay lƣng với 

đạo mà chạy. Pháp đƣơng ở trƣớc mắt mình, hà tất quý vị bỏ cái 

gần gũi chạy  đi  kiếm cái xa  xôi? Nếu  biết thì ngay đó, chỗ  nào, 

lúc nào cũng là diệu pháp, cũng là mật pháp. Nếu chẳng chịu tu, 

thì dù có kiếm đâu đâu cũng không có đƣợc chân pháp, chỉ phí 

thời giờ mà không mang lại điều gì hữu ích. 

Cổ đức nói:  

Nhân thân nan đắc kim dĩ đắc 

Phật pháp nan văn kim dĩ văn 

Thử thân bất hƣớng kim sinh độ 

Cách hƣớng hà sinh độ thử thân? 

Dịch nghĩa là:  

Thân ngƣời khó đƣợc nay đã đƣợc. 

Pháp Phật khó đƣợc nghe, nay đƣợc nghe. 

Kiếp này chẳng lo độ cho thân này. 

Vậy đến kiếp nào mới độ thân này? 

Nay chúng ta có đƣợc thân ngƣời, nếu không mƣợn thân này mà 

tu thì còn chờ tới khi nào nữa? Chờ tới khi mất kiếp mang thân 

ngƣời, lúc đó muốn tu thì đã muộn rồi. Chúng ta phải tu thực sự, 

tu  nghiêm  chỉnh,  với  tất  cả  sự  gắn  bó  thiết  tha,  tâm  trạng  phải 

176 

khẩn trƣơng nhƣ thể thân mình dƣới đáy vực, nhƣ tâm tình của 

kẻ dò từng bƣớc chân trên lớp băng mỏng. Sanh tử chƣa liễu thì 

đâu còn thời giờ cho sự lƣời biếng ngủ nghỉ; khi chƣa khai ngộ 

thì bất cứ ai cũng không có quyền tùy tiện buông thả, bỏ hết quy 

củ. Chẳng giữ giới luật tức là phản lại quy chế của Phật. Khi sửa 

soạn vào Niết-bàn, Phật nói với các đệ tử nhƣ sau:  

"Sau  khi  ta  nhập  niết-bàn,  tất  cả  đệ  tử  của  ta  phải  lấy  Ba-la-đề 

mộc-xoa (tức giới) làm thầy." 

Nếu không nghiêm trì giới luật thì làm gì có đƣợc sự thành tựu! 

Chúng  ta  quyết  giữ  tròn  quy  củ  từng  giờ  từng  khắc,  không  thể 

cƣời cƣời nói nói, tác phong không thể cẩu thả, càng không thể 

tùy tiện, bạ đâu làm đó, phải lấy giới là thầy của mình. 

Ngƣời đời tạo nên ác nghiệp chung quy vì không giữ giới. Không 

giữ giới luật thì việc gì cũng không từ, chẳng sợ nhân quả, chẳng 

sợ báo ứng. Thậm chí còn cho rằng nhân quả báo ứng là không 

có,  nên  tha  hồ  phóng  túng  làm  điều  càn  rỡ,  tạo  nên  nghiệp  ác, 

nhƣ tùy tiện sát sanh, trộm cƣớp, tà dâm, nói dối, uống rƣợu, hết 

thảy  đều  không  kiêng  dè,  tạo  nên  bao  nhiêu  nghiệp  tội,  rồi  cuối 

cùng lãnh đủ quả báo. 

Tại  sao  ngƣời  ta  tạo  nên  nghiệp  ác?  Do  sự  dẫn  dụ  của  xã  hội 

trong lớp vỏ hào nháng bề ngoài. Thấy ngƣời ta giầu sang, sống 

đời hƣởng thụ, liền sanh lòng ham muốn tham lam. Có biết đâu 

rằng  sự  phú  quý  đó  là  do  sự  tu  tạo  của  ngƣời  ta  mà  có,  còn 

ngƣời  tham  thì  chẳng  chịu  tu,  không  hề  gieo  căn  lành,  chỉ  một 

lòng nghĩ quấy muốn đƣợc hƣởng thụ. Từ lòng ham muốn hƣởng 

thụ  nên  chẳng  từ  một  mánh  lới  nào  để  chiếm  đoạt,  do  đó  mà 

sanh  ra  nghiệp  tội.  Khi  đã  gây  nghiệp,  thì  chẳng  những  không 

177 

đƣợc hƣởng thứ gì mà còn lãnh đủ quả báo, thậm chí khi bị quả 

báo  mà  vẫn  không  biết  hối  lỗi.  Không  có  tâm  hổ  thẹn  đã  đành, 

còn đem lòng oán trời trách ngƣời, nói nào trời không công bằng, 

nào  ngƣời  không  công  bằng,  đổ  hết  tội  lỗi  lên  đầu  ngƣời  khác. 

Những loại ngƣời nhƣ vậy, không biết phản tỉnh, không biết xét 

mình, thật đáng thƣơng xót! 

Ngƣời trì giới thì "chƣ ác bất tác, chúng thiện phụng hành," còn 

ngƣời không trì giới thì đi ngƣợc lại. Thiện ác là ở chỗ đó. Làm 

trái  quy  củ,  gạt  bỏ  nhân  quả,  không  tin  Tam  bảo,  phá  hoại  Ðại 

thừa - đó là những nghiệp tội gây  ra bởi sự không trì giới. Xem 

nhƣ  vậy  thì  ta  thấy  trì giới  là  quan  trọng  nhƣ  thế  nào.  Ngƣời  tu 

hành, bất luận tu ra sao, nếu không trì giới, thì miễn bàn, vì nhƣ 

vậy không hy vọng thành đạo đƣợc. 

3. Nhẫn nhục: Bất cứ lúc nào, tại bất cứ nơi nào, đều phải giữ 

hạnh  nhẫn  nhục.  Ðối  với  bất  cứ  ai,  về  bất  cứ  việc  gì,  đều  phải 

nhẫn nại. Nhẫn nhục nghĩa là không nóng giận, không sanh tâm 

phiền  não.  Bất  luận  trong  hoàn  cảnh  nào,  phải  giữ  tâm  không 

chấp trƣớc và thuận với tự nhiên. 

Nhẫn có ba loại:  

Sanh nhẫn: Dù gặp thuận cảnh hay nghịch cảnh, bất cứ lúc nào 

cũng  không  động  tâm.  Ðƣợc  nhƣ  vậy  nhờ có  định  lực.  Nếu  đạt 

tới trình độ nhƣ nhƣ bất động, liễu liễu thƣờng minh, thì công phu 

nhẫn nhục đã tới đƣợc trạng thái lô hỏa thuần thanh (lò lửa mà 

xanh rờn). 

Pháp nhẫn: Học Phật pháp thì phải có tâm nhẫn nại. Không phải 

vừa nghe nói Phật pháp rất rộng mà đã than rằng Phật pháp rộng 

nhƣ biển, thì học đến đời nào mới xong? Rồi vì đó mà nản chí, 

178 

pháp  nào  cũng  không  chịu  học.  Thật  ra,  chẳng  kể  pháp  môn 

nhiều  hay  ít,  ta  hãy  nhẫn  nại,  cứ  học  dần  dần.  "Pháp  môn  vô 

lƣợng  thệ  nguyện  học,"  phải  nhƣ  vậy  đó!  Ðừng  nghĩ  rằng  kinh 

điển có tới ba tạng mƣời hai phần kinh, pháp môn thì tính cả tám 

vạn bốn ngàn, rồi từ đó chẳng học pháp môn nào, bỏ luôn cơ hội 

để thành Phật. Ðây là sự biểu hiện của tâm không có pháp nhẫn. 

Ðúng ra phải có tinh thần nhƣ sau: Chẳng kể pháp môn có nhiều 

hay ít, có thể học đƣợc bao nhiêu thì học bấy nhiêu, có thể hiểu 

đƣợc chừng nào thì hiểu chừng ấy, phải hết sức mà theo, không 

làm  một  cách  miễn  cƣỡng.  Không  ai  bảo  ta  phải  học  tập  hết, 

không  ai  bảo  ta  phải  hiểu  hết,  vậy  có  gì  mà  phải  hãi  sợ?  Nếu 

chẳng học tập, bỏ pháp không thƣơng tiếc để cam tâm đọa lạc thì 

thật là đáng tiếc lắm thay! 

Vô  sanh  pháp  nhẫn:  Không  thấy  có  pháp  sanh,  không  thấy  có 

pháp diệt, trong tâm là nhẫn, đối cảnh vô tâm, đối pháp vô tâm, 

tức  là  chứng  đƣợc  vô  sanh  pháp  nhẫn.  Pháp  là  chẳng  sanh 

chẳng diệt, Phật là chẳng sanh chẳng diệt. Chúng ta tu hành đến 

chỗ viên mãn, đƣợc giải thoát, tức là tới chỗ chẳng sanh chẳng 

diệt, do đó mà cần phải tu hạnh nhẫn nhục. Pháp môn nhẫn nhục 

dùng  để  khảo  nghiệm  công  phu  nhẫn  của  ta  ra  sao.  Ngƣời  tu 

đạo, không phải chỉ riêng có khả năng nhẫn, mà còn trong những 

trạng huống không thể nhẫn đƣợc, mà cũng nhẫn chịu đƣợc, đó 

mới gọi là chân nhẫn nại. 

4. Tinh tấn: Nghĩa là không giải đãi, không lƣời biếng. Ngƣời tu 

đạo phải thƣờng xuyên tinh tấn, từng giờ từng khắc dụng công. 

Ngày tinh tấn, đêm cũng tinh tấn, ngày đêm sáu thời đều tinh tấn. 

Thân  tinh  tấn,  tâm  cũng  tinh  tấn,  tuyệt  đối  không  giải  đãi,  cũng 

không phải khi thì hăng hái khi thì chán nản. 

179 

Ngƣời  thế  gian  phần  đông  đều  không  có  tinh  thần  tích  cực, 

thƣờng để lãng phí thời gian. Mỗi cá nhân, từ sáng sớm, bắt đầu 

từ lúc ngủ dậy, đã tất tƣởi ngƣợc xuôi cho đến tối, cốt lo cho đủ 

ba  bữa  ăn.  Nếu  chỉ  có  vậy  thì  giá  trị  cuộc  sống  chẳng  có  bao 

nhiêu, ý nghĩa cuộc sống cũng chẳng có gì, sống cũng nhƣ chết 

chẳng có gì phân biệt. Ðúng là "hành thi tẩu nhục," chỉ là cái thây 

và đống thịt đi lại. Quý vị hãy nghĩ thử! Chúng ta sống để làm gì? 

Ðể dùng trí huệ của chúng ta giúp đỡ những ai không có trí huệ; 

lấy sức của chúng ta giúp đỡ những ai không có sức; lấy sáu căn 

đầy  đủ  của  chúng  ta  giúp  đỡ  những  ai  mà  sáu  căn  không  toàn 

vẹn.  Chúng  ta  không  những  phải  thƣơng  các  chúng  sanh  đồng 

loại,  còn  phải  thƣơng  cả  chúng  sanh  không  cùng  chủng  loại. 

Chúng  ta  sáng  suốt  trƣớc,  phải  giáo  hóa  những  ai  không  sáng 

suốt, để họ đừng làm chuyện hồ đồ. Ðể phục vụ chúng sanh mà 

chúng ta sống ở đời. Ôi! Tinh thần đó quả là vĩ đại! 

Tâm  tinh  tấn,  để  cầu  Phật  đạo;  thân  tinh  tấn  để  cứu  độ  chúng 

sanh. Ngƣời tu đạo phải tinh tấn nhƣ vậy đó! Còn nhƣ tinh tấn để 

tự tƣ, tinh tấn để tự lợi, thì không thể thành Phật đạo. Quý vị hãy 

nhớ cho kỹ! Không thể tùy tiện để cho thời gian trôi qua một cách 

vô vị, cũng không nên có mặc cảm và thừa nhận rằng chúng ta 

không thể tới đích, mà phải hiểu cái ý nghĩa: "một phần cầy cấy, 

một phần thâu hoạch." 

Ngƣời tu hành không bàn tới sự thoải mái, không nói tới hƣởng 


thụ,  chỉ  chuyên  tâm  tu  một  cách dũng  mãnh,  tinh  tấn,  đối  với  ai 

cũng hết sức tích cực, không bao giờ tỏ ra tiêu cực. Cũng không 

tham đồ hƣởng thụ, mà phải gánh vác gian lao, vì Phật giáo mà 

nỗ  lực.  Bởi  vậy,  Kim  Sơn  Thánh  Tự  là  cái  tủ  lạnh,  Vạn  Phật 

Thánh Thành là cái kho băng. Tủ lạnh thì nhỏ, kho băng thì lớn. 

180 

Tu hành trong kho băng, phấn chấn tinh thần, dẫn đầu mọi ngƣời, 

chớ không phải tụt lại phía sau. Nếu nhƣ ngay tại đạo tràng mà 

lƣời  biếng  thì  bao  nhiêu  công  đức  đều  tiêu  ma.  Tà  tri  tà  kiến  là 

một thứ tội lỗi, biết rõ mình sai quấy mà còn tìm đƣờng để biện 

hộ thì thật là một điều không thể khoan thứ đƣợc. Có tà tri tà kiến 

chỉ vì thiếu tinh tấn, bao nhiêu thời gian quý báu hóa ra đã đƣợc 

dùng để nuôi vọng tƣởng! 

Tinh tấn, tức chẳng phải bảo quý vị ăn cho tinh tấn. Khi ăn thì ăn 

nhiều hơn mọi ngƣời, khi công tác thì làm thua mọi ngƣời! Tinh 

tấn đây, chẳng phải bảo quý vị ngủ cho tinh tấn. Ngƣời ta chƣa đi 

ngủ, quý vị đã đi ngủ trƣớc, ngƣời ta đã tỉnh dậy, quý vị tỉnh dậy 

sau cùng! Cũng chẳng phải bảo quý vị tinh tấn cầu danh, tinh tấn 

cầu  lợi.  Tinh  tấn  thật  sự  là  tinh  tấn  phát  tâm  đại Bồ-đề,  tinh  tấn 

hƣớng  tới  đạo  vô  thƣợng  Bồ-đề.  Quý  vị  phải  tinh  tấn  cho  đúng 

chỗ, chớ không thể tùy tiện mà chỉ tinh tấn cái gì lợi cho mình, đó 

là một sự lầm lẫn rất lớn. Về điểm này, chúng ta hãy nhận định 

cho rõ kẻo lại di hận suốt đời. 

5. Thiền định: Tiếng Phạn là thiền-na, dịch nghĩa là tĩnh lự. Tĩnh 

là lặng lẽ, dừng lại, lự là tƣ lự. Tĩnh lự là lắng lại các vọng tƣởng 

của ý thức, khôi phục sự thanh tịnh vốn có của chân tâm. Thiền-

na còn đƣợc dịch là tu tƣ duy; tƣ duy nghĩa là tƣ tƣởng, tƣ tƣởng 

đình chỉ lại gọi là định. Thiền là tiếng Phạn, định là tiếng Hán, đó 

là một danh từ ghép lại từ hai chữ gốc Phạn và Hán. 

Vọng  tƣởng của  chúng  ta,  niệm niệm  dời  đổi,  niệm  niệm  kế  tục 

không ngừng, nếu chẳng phải là thiện niệm thì là ác niệm; chẳng 

phải chánh niệm thì lại là tà niệm, hai thứ đối chọi nhau. Nhƣ vậy 

bên trong đã có chiến tranh, thì tất sẽ ảnh hƣởng ra bên ngoài, 

thành chiến tranh giữa ngƣời với ngƣời, giữa nhà nọ với nhà kia, 

181 

giữa  nƣớc  nọ  với  nƣớc  kia,  thậm  chí  giữa  thế  giới  này  với  thế 

giới kia, giữa tinh cầu này với tinh cầu kia. Nói rộng ra nữa, giữa 

hệ  ngân  hà  này  với  hệ  ngân  hà  kia  cũng  có  thể  có  chiến  tranh. 

Phân tích cho thật kỹ, chiến tranh phát sinh là do vọng tƣởng của 

chúng ta tạo thành. Vọng tƣởng đó là các niệm, "niệm khởi bách 

sự thành, niệm chỉ vạn sự vô," hoặc nhƣ cổ đức có câu: "Tâm chỉ 

niệm tuyệt chân phú quý, tƣ dục đoạn tận chân phƣớc điền," rõ 

rệt là nhƣ vậy, ấy là do kinh nghiệm mà nói. 

Tại  sao  chúng  ta  khởi  lên  vọng  tƣởng?  Bởi  vì  cái  "ngã"  nó  tác 

quái. Có ngã mới sanh ra ý niệm tự tƣ. Có tự tƣ nên có tự lợi, hai 

cái này đều là hạng lang sói ngang nhau, chúng là cặp bài trùng. 

Bởi  có  tự  tƣ  và  tự  lợi  nên  mới  sanh  tâm  cầu.  Khi  có  cầu,  lòng 

tham liền nẩy sanh, và theo sát nó là tâm sân, theo sát sân là si, 

chúng cứ theo nhau không rời một bƣớc. Chính chúng là những 

thứ gây nên phong ba bão táp, làm mịt mù mây khói, bầy ra một 

cục diện hết sức hỗn độn hồ đồ, khó có thể cứu vãn. 

Chúng  ta  là  kẻ  tu  hành  phải  làm  sao  ngăn  chặn  các  tâm  tranh, 

tâm  tham,  tâm  cầu,  tâm  tự  tƣ  (ích  kỷ),  tâm  tự  lợi,  tâm  nói  dối, 

không  thể  để  chúng  hoạt  động  tự  do.  Lúc  đó,  trí  huệ  hiện  tiền, 

hào quang của nó chiếu sáng tiêu hết vô minh và hắc ám, tức là 

trạng thái minh tâm kiến tánh, mục đích tu hành của chúng ta. 

Tĩnh  lự  chính  là  lắng  dừng  tạp  tâm,  tƣ  duy  tu  tức  là  niệm  niệm 

không  rời,  không  quên  tham  cứu.  Nhƣ  tham  một  câu  thoại  đầu, 

thì  từng  giờ  từng  khắc  tham,  không  có  giờ  nào,  khắc  nào  mà 

không phải đƣơng tham. Thoại đầu không phải dùng để niệm mà 

dùng để tham. Tỷ nhƣ tham câu "niệm Phật là ai?", chính là tham 

cái chữ "ai." Rốt cuộc là ai đó? Kiếm cái "ai." Khi nào kiếm đƣợc 

"ai" thì khi đó ngộ đạo. Nếu nhƣ kiếm chƣa ra, cũng không vì vậy 

182 

mà nhụt chí, cứ tiếp tục cố gắng kiếm mãi. Khi kiếm đƣợc "ai," thì 

trong không còn biết tới thân và tâm này, ngoài chẳng biết tới thế 

giới nữa, tất cả đều là không. 

Cuối cùng cái không cũng không còn, vậy thì còn chấp vào đâu 

nữa? Lúc đó hốt nhiên quán thông hết cả, đại triệt đại ngộ, nƣớc 

chẩy  đá  hiện  ra,  thấy  tận  bản  sắc  của  mọi  sự  vật.  Nhớ  kỹ  điều 

này!  Ðừng  để  xảy  ra cảnh  giữa  đƣờng mà  bỏ  cuộc,  không  chịu 

tiến lên, mà phải dấn bƣớc đi tới, miệt mài công phu cho đến chỗ 

sơn cùng thủy tận, lúc đó một sự chuyển mình xẩy ra, đƣa hành 

giả về tận nơi quê hƣơng muôn thuở. 

Tham thiền chính là "tham" cái gốc rễ của sanh tử. Hốt nhiên gốc 

rễ bị đoạn trừ, hành giả liền bƣớc qua ngƣỡng cửa sanh tử để đi 

về tự tại. Trong lúc tham thiền, dầu cho gió nổi mƣa rơi, hành giả 

vẫn chuyên nhất một tâm, tập trung hết tinh thần vào "tham" chữ 

"ai." Công phu đẩy tới cực điểm thì sẽ tiến tới cảnh giới nhƣ nhƣ 

bất động, liễu liễu thƣờng minh. Ðó là lúc tà tri tà kiến lẩn khuất 

để nhƣờng chỗ cho chánh tri và chánh kiến xuất hiện. Ðó là công 

năng của tu thiền, diệu dụng của nó thật không thể nghĩ bàn. 

Mỗi cá nhân chúng ta đều có vô lƣợng vô biên vọng tƣởng. Vọng 

tƣởng  lao  xao  giống  nhƣ  các  hạt  bụi  trong  hƣ  không:  lúc  bình 

thƣờng mắt ta không thấy, nhƣng khi có ánh sáng mặt trời xuyên 

qua thì ta thấy rõ từng hạt bụi, thấy chúng hốt nhiên bay lên, hốt 

nhiên bay xuống, không có gì nhất định. Vọng tƣởng của chúng 

ta  cũng  vậy,  chúng  ta  không  quan  sát  chúng  đƣợc,  nhƣng  với 

ánh sáng của Phật pháp chiếu soi, chúng sẽ lộ hết nguyên hình. 

Có vọng tƣởng thì phải làm sao? Phải càn quét chúng cho sạch. 

Dùng phƣơng pháp gì? Dùng thiền định. Công phu thiền định sẽ 

giúp ta thanh toán vọng tƣởng. Tu thiền định cần phải có tinh tấn 

183 

và nhẫn nhục giúp đỡ. Sau đó thì cần có bố thí, trì giới giúp thêm 

nữa mới có thể hoàn thành đƣợc sứ mạng. Những thứ này đều 

phải  hỗ  trợ  cho  thiền  định,  thì  hành  giả  mới  có  thể  thâu  nhiếp 

thân tâm, mà không khởi lên vọng tƣởng. Tuy là sáu món, lục độ, 

nhƣng chúng có quan hệ liên đới với nhau, cái nọ phải hỗ trợ cho 

cái kia mới đƣợc. 

Ngƣời tu đạo phải có con mắt trạch pháp, biết rõ cái nào là thiện 

pháp, cái nào là ác pháp. Ðiểm này phải nắm cho vững. Ðối với 

pháp thiện thì "chúng thiện phụng hành," với pháp ác thì "chƣ ác 

mạc tác." Nếu không phân biệt rõ, thì phải trái không minh bạch, 

tức  là  trái  với  đạo.  Làm  sao  để  có  con  mắt  trí  huệ  trạch  pháp? 

Ðiều cốt yếu là tọa thiền tu định, dụng công tới chỗ cực điểm thì 

tự  nhiên  trí  huệ  hiện  tiền.  Có  Diệu  quan  sát  trí  thì  cái  gì  cũng 

phân biệt đƣợc. 

6. Trí huệ: Ðầu tiên là trì giới, sau đó tu định. Có thiền định mới 

có  trí  huệ  chân  chánh.  Phàm  những  ai  thành  tâm  tĩnh  tọa  tham 

thiền, trí huệ của họ phần đông đều có chánh tri và chánh kiến. 

Ngƣời không dụng công tham thiền, ngồi tĩnh tọa chỉ là lấy lệ, họ 

cũng có chút ít trí huệ, nhƣng phần đông là tà tri tà kiến. Tại sao? 

Bởi thiếu cơ sở của trí huệ. Tà tri tà kiến là trí biện thông của thế 

gian, chánh tri chánh kiến chính là Phật tri Phật kiến. 

Có cách gì để phân biệt hạng tà tri tà kiến. Có sáu tiêu chuẩn sau 

đây:  

A. Trƣớc hết thử xem ngƣời nào đó có tâm tranh danh tranh lợi 

hay không. Dụng công cho danh lợi, lại tham tài tham sắc, tham 

lam không biết chán. 

184 

B. Ðể ý xem họ có tự "đánh bóng" cho họ không? Họ có tự mình 

xƣng tán không? khoa trƣơng mình không? 

C. Họ có hạ giá ngƣời khác để đề cao thân phận của họ không? 

Ðối  với  những  hạng  này,  chẳng  cần  hỏi  cũng  biết,  nhất  định  là 

hạng tà tri tà kiến. 

D. Lại xét xem họ có tham cầu gì không? Nói về ngƣời xuất gia 

thì mỗi ngày ăn một bữa, nhƣng cũng có ngƣời không theo quy 

điều này, tự động đến tiệm để mua thức ăn. Ngƣời đó đƣơng có 

dục niệm về ăn, vậy dục niệm về sắc chắc cũng không bỏ đƣợc. 

Cứ nghĩ cũng biết, những hành động đó đều là vị kỷ. Nói chung, 

phàm là vị kỷ tức đã có sự tham cầu. 

E. Sau đó thử xem họ có tâm tự tƣ tự lợi không? 

F. Xem thử họ có thích nói dối không? Nếu có, họ thuộc về hạng 

tà tri tà kiến, không còn nghi ngờ gì nữa. 

Lấy sáu tiêu chuẩn trên để trắc nghiệm có thể biết ngƣời nào đó 

có chánh tri chánh kiến, hay thuộc hạng tà tri tà kiến. Nói tóm lại, 

nếu hết thảy mọi thứ đều kéo về cho riêng mình, thì đó là hạng tà 

tri tà kiến. Nếu hết thảy đều vì hạnh phúc của đại chúng thì ngƣời 

đó có chánh tri và chánh kiến. 

Muốn nhận ra thật minh bạch sáu điều kiện này, thì phải có con 

mắt trí huệ biết trạch pháp. Do định mà trí huệ phát sanh, có trí 

huệ rồi mới tin chân lý. Hợp chân lý thì theo, không hợp chân lý 

thì vô luận ngƣời nói đó là ai cũng không đáng tin. Có câu: "Thị 

đạo tắc tiến, phi đạo tắc thoái." Chớ nên theo mù quáng, chớ nên 

tu  mù  quáng,  nếu  không  chẳng  những  không  có  ích  mà  còn  có 

hại. 

185 

Thế Giới Tôn Giáo Ðại Ðồng, Không Nên Phân Tranh 

Tôi  đến  nƣớc  Mỹ  để  hoằng  dƣơng  Phật  pháp,  để  cứu  chúng 

sanh lìa khổ tới chỗ an vui, cho nên ngày ngày giảng kinh thuyết 

pháp, để quý vị khai mở trí huệ, hiểu lẽ nhân quả báo ứng, một 

sự thật trăm vạn lần đích xác. Hãy nhớ kỹ, không thể đi sai nhân 

quả,  nếu  không  ắt  đọa  địa  ngục,  vĩnh  viễn  không  lấy  lại  đƣợc 

thân ngƣời. Tuy nhiên, tôi vẫn chƣa giảng cho các quý vị về lợi 

ích  của  nghe  kinh.  Nghe  kinh  để  hiểu  chân  lý  một  cách  minh 

bạch, đạo lý nào chƣa hiểu sẽ đƣợc sáng tỏ. Hiểu rồi, lúc đó mới 

theo pháp mà tu hành và đạt đƣợc sự an vui chân chánh. Tuần 

tự theo bốn bƣớc Tín, Giải, Hạnh, Chứng mà tiến tới sẽ có cơ đạt 

tới cứu cánh. 

Chúng ta nếu hiểu đƣợc vấn đề này, ắt phải coi trọng Phật giáo, 

ắt phải ủng hộ Phật giáo, khiến Phật giáo mỗi ngày một lớn mạnh 

huy hoàng. Kế tục huệ mạng của Phật giáo chính là trách nhiệm 

của Phật giáo đồ. 

Bất cứ tôn giáo nào cũng nhằm vào hạnh phúc của chúng sanh, 

chớ không gây sự phiền hà. Ðối với bất luận tôn giáo nào chúng 

ta cũng không mang thành kiến, không bao giờ phê phán các tôn 

giáo khác là không cao minh bằng Phật giáo. Chúng ta phải lấy 

câu  "đạo  tịnh  hành,  bất  tƣơng  bội" làm  nguyên  tắc,  phải  nghiên 

cứu ý nghĩa các thứ tôn giáo, để biết chỗ nào là sở trƣờng chỗ 

nào là sở đoản, chọn lấy cái gì hay để phát huy, để noi theo, nếu 

không sẽ bị thời gian đào thải. 

Có ngƣời hỏi tôi: "Ông thuộc tôn giáo nào?" Tôi bảo tôi thuộc tôn 

giáo  của  chân  lý,  tôn  giáo  của  ngƣời,  tôn  giáo  của  chúng  sanh, 

tôn  giáo  của  đại  chúng.  Bởi  chúng  sanh  là  ngƣời,  ngƣời  có  thể 

186 

thành Phật, cho  nên Phật giáo là tôn giáo của ngƣời, tức là tôn 

giáo của chúng sanh. 

Phật  giáo  bao  trùm  cùng  tận  hƣ  không,  khắp  các  pháp  giới. 

Chúng ta phải nhận rằng hết thảy mọi thứ tôn giáo đều nằm trong 

Phật giáo, là một bộ phận của Phật giáo. Có điều, các tôn giáo họ 

không  thừa  nhận  nhƣ  vậy,  đó  là  chuyện  riêng  của  họ,  chúng  ta 

bất tất phải bàn đến. Ðiều cần là chúng ta hãy mở rộng bao la cái 

tâm  lƣợng  của  chúng  ta,  bao  quát  cả  vạn  hữu.  Tận  hƣ  không, 

biến pháp giới, đều là sự biểu hiện của chân lý. Xin quý vị lƣu ý 

cho! Từ nay về sau chúng ta sẽ không phân biệt tôn giáo này tôn 

giáo kia. Họ phân biệt nhƣng chúng ta không phân biệt, phải có 

lòng nhƣ vậy mới có sự vui vẻ mọi đàng, nếu không, "ông nói ông 

hay, bà nói bà hay," cùng nhau tranh luận, chẳng hay ho gì. Chân 

lý là không sợ thử thách, khoa học càng tiến bộ càng chứng minh 

rõ chân lý của Phật giáo. Ngƣời ta thƣờng nói: "Vàng ròng không 

sợ lửa lò," càng luyện càng sáng nƣớc, càng đẹp mắt. 



Nơi Chánh Pháp Trụ Thế 

Nƣớc  sông  Ni-la  vẫn  chảy  hàng  ngày;  Vạn  Phật  Thánh  Thành 

vẫn hàng ngày giảng pháp. Bởi nguyện cho chánh pháp trụ thế, 

nguyện chuyển thời mạt phát trở thành chánh pháp cho nên ngày 

ngày phải giảng kinh thuyết pháp không có lúc nào là ngƣng nghỉ. 

Ðể tiếp tục huệ mạng Phật, để hoằng  dƣơng Phật giáo cho huy 

hoàng, để cho pháp âm truyền bá khắp thế giới, khiến cho đông 

đảo  chúng  sanh  đƣợc  nhiều  lợi  lạc,  mà  Vạn  Phật  Thánh  Thành 

phải đứng ra làm Phật sự, nhận lãnh trách nhiệm này. Do đó Vạn 

Phật Thánh Thành là đạo tràng của chánh pháp trụ thế. 

187 

Phàm những ai trú tại Vạn Phật Thánh Thành đều phải có thiện 

căn thâm hậu, nếu không sẽ không trú đƣợc chỗ này. Có đƣợc 

hoàn cảnh tốt đẹp nhƣ vậy, ắt chúng ta phải cố gắng tu đạo, dụng 

công làm việc đạo. Phải ráng chịu khổ, chịu cực, phải có tâm khí 

không  lay  chuyển,  phải  có  ý  chí  sắt  đá,  mới  đủ  khả  năng  gánh 

vác việc đạo, và hoằng dƣơng chánh pháp tại các nới, cải thiện 

lòng ngƣời, đó là sứ mạng của Phật giáo đồ vậy. 

Có ngƣời do đức hạnh chƣa đủ, thiện căn còn mỏng, nên sau khi 

đến Vạn Phật Thánh Thành thì ngày ngày chất đầy vọng tƣởng, 

thấy  ở  đây  quá  khổ  sở,  mỗi  ngày  ăn  một  bữa,  cơm  nƣớc  đạm 

bạc, công khóa nặng nề, quy củ nghiêm ngặt, tự cảm thấy không 

chịu nổi và cuối cùng không qua đƣợc thử thách, bèn đổi ý không 

ở nữa, phải bỏ nơi thanh tịnh này. 

Vạn Phật Thánh Thành là đạo tràng chuyển bánh xe chánh pháp 

tại Tây phƣơng, không có ngày nào mà ở đây không dụng công. 

Mƣa to gió lớn cũng vẫn dụng công làm việc đạo, không bao giờ 

gián đoạn. Ngƣời có đạo tâm, đến đây thì cảm thấy đúng là chỗ 

họ  phải  tới,  còn  ngƣời  không  có  đạo  tâm  đến  Vạn  Phật  Thánh 

Thành nhƣ cảm thấy nhƣ ngồi trên tấm thảm đinh, không lúc nào 

an  ổn.  Cùng  một  nơi  mà  hai  cảnh  giới,  chẳng  qua  vì  thiện  căn 

khác biệt, có nông có sâu. 

Ngƣời ở Vạn Phật Thánh Thành đều có khả năng chịu khổ chịu 

cực,  ai  ai  cũng  phát  Bồ-đề  tâm,  vì  đều  là  những  Phật  giáo  đồ 

chân chánh. Ngày ngày họ chiến đấu với gian khổ, vì pháp quên 

mình. Ngƣời chuyên về phiên dịch thì suốt ngày cặm cụi, chẳng 

vì danh hay vì lợi. Nay đƣơng thời pháp hội Hoa Nghiêm, buổi tối 

nào  cũng  có  khóa  giảng  Ðại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

188 

Kinh  (pháp  sƣ  Hằng  Thật  chủ  giảng),  chƣa  có  lúc  nào  ngƣng 

nghỉ. Ðó chính là hiện tƣợng chánh pháp trụ thế. 

Có  ngƣời  đến  Vạn  Phật  Thánh  Thành  bèn  có  cảm  tƣởng  quen 

thuộc nhƣ khi trở về nhà của mình, không muốn bỏ đi nới khác. 

Ấy cũng vì Vạn Phật Thánh Thành là đạo tràng của chánh pháp, 

là nơi pháp hỷ sung mãn. Vị thân sinh của một vị tu ở đây (Liêu 

cƣ sĩ) đã từng nói nhƣ sau: "Ngƣời đến Vạn Phật Thánh Thành 

này, xấu đến đâu cũng thành tốt. Muốn xấu lại cũng không đƣợc 

nữa." Phải là ngƣời đã từng trải trong xã hội, mới có những nhận 

định nhƣ vậy, thật là đáng quý! 

Từ ngày 3 đến ngày 9 tháng 4 năm 1982, tại Ðiện Vạn Phật 



Niệm Khởi Tức Giác, Giác Rồi Tức Không 

Ngƣời nào trụ tại Vạn Phật Thánh Thành nhất định phải thật lòng 

tu đạo, từng thời từng khắc phải hồi quang phản chiếu, kiểm thảo 

thân  tâm  mình,  coi  có  phạm  vào  năm  giới  cơ  bản  là  sát,  đạo, 

dâm,  vọng,  tửu  chăng?  Phải  cẩn  thận  giữ  giới,  từng  giờ  từng 

khắc, phải khẩn thiết tu và lấy chuyện của hai vị hành giả tam bộ 

nhất bái, ba bƣớc một lạy, để làm gƣơng học hỏi. Từng thời từng 

khắc  quý  vị  này  tự  xét  về  mình,  không  để  vọng  tƣởng  dấy  lên. 

Cũng  có  lúc  vọng  tƣởng  đến,  nhƣng  họ  tỉnh  ngộ  tức  thì,  biết  là 

sai, bèn thâu hồi ngay vọng tƣởng. "Niệm khởi tức giác, giác rồi 

tức không," khi đã giác, đã biết, thì chẳng có gì nữa. 

Tại sao có vọng tƣởng? Bởi chƣa phá đƣợc cánh cửa của cảnh 

giới sáu trần, tức sắc, thanh, hƣơng, vị, xúc và pháp. Do đó mắt 

bị sắc trần ô nhiễm, tai bị thanh trần mê hoặc, mũi bị hƣơng trần 

189 

dụ,  lƣỡi  bị  vị  trần  sai  khiến,  thân  bị  xúc  trần  làm  say  đắm,  ý  bị 

pháp trần động, tất cả đều bị điên đảo bởi sáu trần. Nếu nhƣ tâm 

giác ngộ thì có thể lấy ra đƣợc gốc rễ của vọng tƣởng. Nếu tâm 

không bị sáu trần làm cho rối loạn thì chứng đƣợc sơ quả A-la-

hán. 

Ngƣời  chứng  đƣợc  sơ  quả,  mắt  thấy  sắc  nhƣng  chuyển  đƣợc 

sắc  trần,  tai  nghe  âm  thanh  nhƣng  chuyển  đƣợc  thanh  trần,  và 

cũng  nhƣ  vậy  đối  với  các  căn  khác.  Câu  nói  "bất  nhập  thanh 

hƣơng vị xúc pháp" là nghĩa không hề bị một trần nào dao động. 

Lúc đó, danh không lay chuyển đƣợc, lợi không lay chuyển đƣợc; 

đối với hết thẩy  mọi thứ, lòng không bị động, cũng nhƣ ý nghĩa 

câu: "Nhãn quan hình sắc nội vô hữu, nhĩ thính trần sự tâm bất 

tri,"  tức  là  mắt  nhìn  hình  sắc  nhƣng  bên  trong  không  có  gì,  tai 

nghe chuyện mà tâm không hay biết. Có câu: Na-già thƣờng tại 

định,  vô  hữu  bất  định  thời,  không  có  lúc  nào  mà  ngoại  vật  làm 

cho  tâm  dao  động,  không  có  khắc  nào  bị  mê  hoặc  trƣớc  ngoại 

cảnh. 

Khi  nào  đạt  đƣợc  cảnh  giới  này  vẫn  phải  nỗ  lực  dụng  công, 

không  thể  giải  đãi.  Nếu  có  chút  lƣời  biếng,  căn  bệnh  cũ  lại  tái 

phát,  cho  nên  ngƣời  tu  đạo,  phải  tiếp  tục  gắng  gỏi,  dũng  mãnh 

tinh tấn, chỉ biết tu hành, không sanh vọng tƣởng, đó mới là cách 

dụng công chân chánh. 

Có  ngƣời  ở  đây  không  dụng  công  tu  hành,  chỉ  làm  theo  ngƣời 

khác.  Ðó  chỉ  là  sự  a-dua.  Thấy  ngƣời  ta  niệm  Phật  mình  cũng 

niệm  Phật.  Tại  sao  phải  niệm  Phật?  Không  biết.  Thấy  ngƣời  ta 

lạy Phật, mình cũng lạy Phật, rồi cũng không biết vì sao mà lạy. 

Cho đến tụng kinh, trì chú, ngồi thiền, đại khái không hiểu nghĩa 

190 

lý gì hết. Hồ đồ nhƣ vậy, đúng là "thực bất tri kỳ vị," quả là uổng 

phí thời gian. Tu đạo nhƣ vậy, thật đáng thƣơng! 



Tội Ngập Trời, Sám Hối Thì Tiêu 

Sám hối là cơ hội để kẻ phạm giới biết hối lỗi và sửa đổi. Có câu:  

Tội tòng tâm khởi tƣơng tâm sám. 

Tâm nhƣợc diệt thời tội diệc vô. 

Tâm vong tội diệt lƣỡng câu không. 

Thị tắc danh vi chân sám hối. 

Dịch nghĩa: Tội từ tâm khởi, lấy tâm sám hối. Tâm mà diệt thì tội 

cũng  không.  Tâm  quên,  tội  diệt,  hai  thứ  đều  không.  Ðó  gọi  là 

chân sám hối. 

Sám hối xong, thì vĩnh viễn không tái phạm. Nếu sám hối rồi cứ 

phạm tội, lại sám hối lại phạm tội, thì chỉ là trò đùa của con nít, 

chẳng có ích lợi gì. Sám hối phải cho trịnh trọng, không phải cứ 

nói hai chữ sám hối trƣớc mặt mọi ngƣời rồi tức khắc nghệp tội 

sẽ tiêu ma. Không phải đơn giản nhƣ vậy, chỉ có kẻ si ngốc mới 

nghĩ lầm lẫn theo lối đó. Sau khi sám hối phải lập lời thệ nguyện: 

"Mọi sự từ trƣớc coi nhƣ đã chết theo với ngày hôm qua, từ nay 

về  sau  mọi  sự  coi  nhƣ  đổi  mới,"  và  sau  này  tuyệt  đối  không  tái 

phạm, phải nhƣ vậy tội nghiệp mới có thể tiêu đƣợc. 

Nếu sám hối mà không có thành tâm và thiện ý, thì tội không hết 

mà còn nặng thêm nữa. Tại sao? Biết giới mà phạm giới, tội thêm 

một bậc. Nếu tội gia tăng đến cực điểm, tức bị đọa vào địa ngục 

191 

vô gián để chịu vô lƣợng thứ khổ, muôn đời không chuyển đƣợc 

thân, rất là nguy hiểm. Quý vị! Phải thành thật nhận lỗi của mình, 

và  hết  lòng  sửa  đổi.  Mau  mau  hối  cải  những  điều  lỗi  xƣa,  chớ 

không phải làm cho qua loa nhƣ trò chơi của con trẻ. Tôi ở đây 

không phải để họa theo quý vị để đùa rỡn đâu! Phải hiểu rõ nhƣ 

vậy! 



Nơi Quy Y Của Các Tín Ðồ Tôn Giáo Thế Giới 

Vạn Phật Thánh Thành là nơi phát tích của Phật giáo thế giới, và 

cũng là nơi Phật giáo thế giới trở về nguồn. Kinh Hoa Nghiêm có 

nói:  "Không  có  cái  gì  mà  không  phải  từ  Pháp  giới  này  lƣu  xuất, 

không có cái gì mà không trở về với Pháp giới."  Một gốc tỏa ra 

hàng  vạn  ngọn  ngành,  vạn  ngọn  ngành  lại  trở  về  gốc,  nên  Vạn 

Phật Thánh Thành là nơi trở về của các tín đồ Phật giáo trên toàn 

thế giới. Chẳng kể họ thuộc Phật giáo, hay Thiên Chúa giáo, Cơ 

Ðốc giáo, Hồi giáo, Do Thái giáo, ai đến chẳng ngăn, ai đi chẳng 

giữ,  ai  muốn  đến  cứ  việc  đến,  ai  muốn  đi  thì  cứ  đi,  Vạn  Phật 

Thánh Thành vĩnh viễn để cửa ngõ rộng mở. 

Chữ "Vạn" của Vạn Phật Thánh Thành, nói lên ý nghĩa nhiều vô 

lƣợng. Vạn Phật Thánh Thành không sợ ngƣời đông, cũng không 

sợ ngƣời ít. Nay thì đã có vạn vị Phật quang lâm nơi Bảo Ðiện, 

trong tƣơng lai các nhân sĩ tôn giáo thế giới cũng sẽ quang lâm 

Vạn Phật Thánh Thành, cho nên đã có sự trù liệu cho trai đƣờng 

chứa tới cả ngàn ngƣời. Hiện nay trai đƣờng chỉ đủ chỗ cho năm 

trăm  ngƣời  cùng  thọ  trai  một  lúc,  do  đó  khi  có  pháp  hội  lớn 

thƣờng xẩy ra hiện tƣợng không có chỗ để thọ trai (bởi quá ngọ 

192 

không ăn). Bởi vậy, cần phải xây cất trai đƣờng để có thể chứa 

khoảng hai ngàn ngƣời. 

Công trình kể trên vẫn còn là nhỏ, tiếp theo sẽ có một công trình 

lớn.  Trong  chƣơng  trình  thiết  kế  đƣơng  có  dự  tính  xây  cất  Hoa 

Nghiêm  Chánh  Pháp  đƣờng,  có  thể  chứa  cả  mƣời  ngàn  ngƣời 

nghe pháp, làm nơi tu đạo của vạn ngƣời. Lại có dự định kiến tạo 

Ðại  Hùng  Bảo  Ðiện  cùng  ngôi  Bảo  Tháp,  với  một  cái  hồ  lớn  để 

phóng sanh. Công trình của Vạn Phật Thánh Thành là vô cùng vô 

tận.  Vạn  Phật  Thánh  Thành  khai  sơn  tịch  địa,  làm  nơi  trở  về 

nƣơng tựa cho tất cả đồ chúng của tôn giáo thế giới. 

Có ngƣời bảo: "Thƣa pháp sƣ! Mở rộng theo cách ấy, thì kinh phí 

lớn lắm à! Có phải nhƣ vậy sẽ nhằm vào bọn cƣ sĩ chúng tôi để 

hóa duyên không?" Quý vị yên tâm! Từ trƣớc tới nay tôi chƣa hề 

hóa duyên ai, quý vị đừng sợ. Nếu không tin, cứ tùy tiện, kẻo sau 

này  lại  trách  cứ.  Ai  không  sợ  lập  công  đức  thì  cứ  ủng  hộ  Vạn 

Phật  Thánh  Thành.  Tôi  xin  nói  thẳng  với  các  vị,  tôi  nói  tôi  làm 

chuyện gì thì tôi sẽ làm chuyện đó, tuyệt đối không nói suông. Ai 

sợ bị hóa duyên, thì xin rời khỏi Vạn Phật Thánh Thành sớm một 

chút, còn tôi, thì tôi nhất định kiến tạo một nơi cho đồ chúng của 

tôn giáo thế giới trở về nƣơng tựa. 



Nhất Niệm Vô Minh Tức Ðọa Luân Hồi 

Ngƣời trên thế gian đều ở trong cảnh sống mê chết mộng, không 

có  lúc  nào  tỉnh  ngộ  để  tìm  ra  lối  thoát  khỏi  luân  hồi.  Từ  thời  vô 

thủy đến nay, chúng sanh bị vô minh đƣa đẩy, đi trong sáu nẻo 

luân  hồi,  sống  rồi  chết,  chết  rồi  sống,  quẩn  quanh  lên  xuống 

không có hạn kỳ. 

193 

Cuộc đời nhƣ một vở tuồng. Trong tuồng, khi thì đóng vai vua, vui 

thú  với  vinh  hoa,  phú  quý;  khi  thì  đóng  vai  ăn  mày,  chịu  đủ  thứ 

khổ nạn. Khi làm hoàng đế thì không biết cái lúc khổ làm thân ăn 

mày; làm ăn mày không biết cái vui khi làm vua. Những cảnh bi 

hoan ly hợp thoáng qua nhƣ trong nháy mắt, chẳng khác gì một 

giấc mơ xuân. 

Nghiệp chƣớng của mình, tăng nhiều hay ít? Không hay biết. Ðức 

hạnh  của  mình  gieo  trồng  đƣợc  bao  nhiêu?  Không  hay  biết. 

Không  hay  biết  tức  là  vô  minh,  vô  minh  là  gốc  rễ  của  sanh  tử. 

Nếu  không  vô  minh  thì  đâu  có  còn  bị  khổ  trong  cảnh  luân  hồi. 

Mục đích của chúng ta tu đạo là phá vô minh, chuyển thức thành 

trí, chuyển thức a-lại-da thành trí Ðại Viên Kính. 

Ngƣời có vô minh của ngƣời, thú vật có vô minh của thú vật, cho 

đến quỷ đói, chúng sanh địa ngục, mỗi loài đều có vô minh riêng. 

Trong chỗ vô minh, các chúng sanh tìm lối ra (ra khỏi tam giới), 

nhƣng  càng  tìm  càng  hồ  đồ,  tìm  không  ra  lối,  vẫn  chịu  khổ  sở 

trong luân hồi. Tại sao? Bởi vì vọng tâm tác quái, và không biết 

dùng chân tâm (trí huệ) để kiếm lối ra. 

Vô minh tức không có trí huệ. Ngƣời không có trí huệ thì bất luận 

làm  việc  gì  cũng  làm  trong  sự  điên  đảo,  lấy  trái  cho  là  phải  và 

ngƣợc lại. Biết rõ điều sai quấy mà vẫn làm, ấy chỉ vì vô minh che 

lấp  khiến  ta  phải  lầm  đƣờng.  "Chọn  đƣờng  gai  góc  mà  đi,"  thì 

vĩnh viễn không kiếm ra đƣờng chánh. 

Kẻ học Phật pháp, cần phải phá vô minh này, cho pháp tánh hiển 

lộ. Bởi có vô minh, nên vui vẻ mà làm chuyện hồ đồ. Có các loại 

tà tri tà kiến này nên tâm tự tƣ, ích kỷ mới nổi lên tác quái, mất 

hết cả sự công bằng và vô tƣ. Từ đó, mỗi kiếp sanh ra là mỗi lần 

194 

đi xuống, cho đến tận cùng là kiếp súc sanh, hoặc làm thân con 

kiến, hoặc làm thân con muỗi, lúc đó chỉ còn chút xíu tri giác mà 

thôi.  Vậy  mà  vẫn  tham,  tham  không  biết  chán,  vẫn  hành  động 

trong  hồ  đồ.  Quý  vị  coi!  Các  loại  động  vật  đều  có  tánh  cả.  Các 

chúng  sanh  vốn  sẵn  có  Phật  tánh,  nhƣng  không  hoàn  toàn,  ấy 

bởi lý do "tánh hóa linh tàn," cho nên chúng ngu si, thƣờng xuyên 

sống trong vô minh. 

Con ngƣời tuy gọi là vạn vật chi linh, có trí huệ, nhƣng lại tạo ra 

nghiệp ác, cũng  vì lý do vô minh che khuất trí huệ, nên mới lấy 

vọng tâm mà hành động. Có câu kệ tụng nói về tác dụng của cái 

'tâm'( ), nay tôi lƣợc giải ra nhƣ sau: 

Tam điểm nhƣ tinh bố 

Loan câu tự nguyệt nha 

Phi mao tòng thử khởi 

Tác Phật dã do tha. 

Dịch nghĩa: 

Ba chấm nhƣ sao bầy 

Móc cong nhƣ trăng mới 

Mang lông từ đây ra 

Thành Phật cũng từ đấy. 

Tam điểm nhƣ tinh bố: Trên đầu của chữ "tâm" là ba chấm, giống 

nhƣ mấy ngôi sao trên trời xếp thành một hàng. 

195 

Loan câu tự nguyệt nha: Ở dƣới chữ "tâm" là một cái móc cong, 

giống nhƣ vầng trăng mới vào các ngày mồng ba hay mồng bốn 

âm lịch, nằm cong cong trên bầu trời. 

Phi mao tòng thử khởi: Phi mao, đái giác, là mang lông đội sừng, 

chỉ  các  loài  súc  sanh.  Tất  cả  đều  do  ảnh  hƣởng  tâm  lý  mà  tạo 

thành. Làm thân chó, thì có quả báo của loài chó, làm nhân mèo 

có  quả  báo  của  mèo,  cho  đến  thân  ngựa,  trâu,  dê,  rồi  gà,  vịt, 

ngỗng cũng nhƣ vậy. 

Tác Phật dã do tha: Thành Phật, làm Tổ sƣ, cũng do tâm mà nên, 

cho nên nói "nhất thiết do tâm tạo." Chịu khổ ở địa ngục, hƣởng 

phƣớc ở thiên đàng, tất cả đều từ cái niệm trong tâm mà tạo ra 

cả. 

Nếu khởi lên một niệm thiện, thần cát tƣờng sẽ hộ trì ta. Khởi lên 

niệm ác tức thì hung thần ác quỷ cũng sẽ bám sát ta. Ngƣời xƣa 

nói: "Một lần lỡ bƣớc hận thiên thu," cũng nhƣ nói: "Một niệm sai 

là thiên cổ hận." Thiện hay ác chỉ cách nhau một niệm. Nghĩ thiện 

thì  đi  lên,  nghĩ  ác  sẽ  đi  xuống.  Tâm  ngƣời  nhƣ  hạt  bụi,  bay  lơ 

lửng trong không, bỗng chốc lên thiên đƣờng, bỗng chốc xuống 

địa ngục, bỗng chốc là thú vật, bỗng chốc là quỷ đói, chẳng bao 

giờ ngƣng tạo nghiệp rồi chịu quả, chịu quả rồi tạo nghiệp, cứ vậy 

mà tuần hoàn luân chuyển. 

Tới khi nào thì hiểu đƣợc "biển khổ vô bờ, quay đầu là bến?" Biết 

đƣợc biển nghiệp là mênh mông, không bờ không bến, mau quay 

đầu  lại  thì  đến  đƣợc  bến  bờ.  Học  Phật  pháp  là  học  điều  này, 

ngoài ra chẳng có điều gì huyền diệu cả. Nói giản dị hơn, phá bỏ 

các  tập  khí,  phá  bỏ  tâm  tự  tƣ,  tự  lợi,  sống  không  tranh,  không 

tham, không cầu, tức là nắm đƣợc yếu nghĩa của Phật pháp. 

196 

Ngày ngày nghe pháp, phải hiểu yếu nghĩa của pháp. Ðâu là chỗ 

khẩn yếu nhất của pháp? Chính là các điểm không tranh, không 

tham,  không  cầu,  không  tự  tƣ,  không  tự  lợi,  không  nói  dối.  Sáu 

tiêu chuẩn này chính là mực thƣớc dẫn dắt chúng ta hàng ngày 

trong mọi hành động. Nếu có gì không đúng với tiêu chuẩn chúng 

ta  biết  ngay  để  sửa  đổi.  Sửa  làm  sao  để  không  còn  sai  nữa  thì 

toàn là công đức, lúc đó mới đúng là tín đồ Phật giáo. Ðây cũng 

là  sáu  tôn  chỉ  của  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  hy  vọng  mọi  ngƣời 

chúng ta đều tuân theo, mọi ngƣời đều giác ngộ, mọi ngƣời đều 

thành Phật. 



Cuộc Ðời Nhƣ Mộng, Nhƣ Ảnh 

Có một bài kệ tụng, rất hợp đạo lý, nay xin đọc ra để tham khảo: 

Bất cầu đại đạo xuất mê đồ 

Túng phụ hiền tài khởi trƣợng phu 

Bách tuế quang âm thạch hỏa chƣớc 

Nhất sinh thân tự thủy bào phù 

Thê tài phao hạ phi quân hữu 

Tội nghiệt tƣơng hình nan tự khi 

Thí vấn đôi kim đẳng sơn nhạc 

Vô thƣờng mãi đắc bất lai hồ. 

Bất cầu đại đạo xuất mê đồ (Chẳng cầu đại đạo để ra khỏi đƣờng 

mê): Cuộc đời của chúng ta nhƣ mộng ảo, nhƣ bọt nƣớc, nhƣ làn 

sƣơng, nhƣ điện chớp, phải quán nó là nhƣ vậy. Mạng sống con 

197 

ngƣời  là  vô  thƣờng,  sự  nghiệp  vô  thƣờng,  phú  quý  vô  thƣờng, 

cho  nên  "niềm  vui  là  nhân  của  khổ."  Tất  cả  khoái  lạc  trong  thế 

giới này cũng đều hàm chứa cái khổ. Muốn lìa khổ để an vui, tất 

phải lo tu đạo. Tu đạo thì trƣớc hết phải trừ tập khí. Trừ nhƣ thế 

nào? Bên trong thì khắc kỷ phục lễ, bên ngoài thì đoạn dục khử 

ái, cả hai đàng cùng dụng công, ắt sẽ thành công. 

Con ngƣời sanh ra bởi sắc dục, chết bởi sắc dục, đó là lẽ thƣờng 

của  thế  tục,  và  thuận  theo  thế  tục  thì  cứ  sống  đi  chết  lại  không 

ngừng. Kẻ xuất gia thì đi ngƣợc lại, có đi ngƣợc mới thành thánh, 

nên cái gì hay với thế gian thì lại không hay với ngƣời xuất gia; 

ngƣời thế gian tham, chúng ta không tham; cái gì ngƣời thế gian 

yêu  thích,  chúng  ta  không  yêu  thích;  cái  gì  ngƣời  thế  gian  mê, 

chúng ta không mê. Muốn cầu đại đạo ắt phải ra khỏi đƣờng mê. 

Thế nào là đƣờng mê? Chính vì vô minh tác quái nên bất cứ đi 

hƣớng nào cũng là hồ đồ, rút cuộc chẳng biết làm sao. Mê cũng 

là  nghĩa  mất  phƣơng hƣớng,  con  đƣờng phải  đi  lại không  nhận 

ra,  mà  đi  lạc  vào  chỗ  khác.  Phải  biết  rằng  chẳng  cầu  đạo  thì 

chẳng ra khỏi đƣờng mê. Muốn ra khỏi đƣờng mê tất phải tu đạo. 

Tu đạo cần phải có thiện tri thức chỉ điểm cho sáng mắt. Thiện tri 

thức biết cách thức dạy ta tu sao cho đƣợc dứt đƣờng sanh tử, 

giúp  ta  không  trở  lại  với  cảnh  luân  hồi.  Cái  thấy  và  cái  biết  của 

thiện tri thức là chính xác, trong đó không có chút nào gọi là tà tri 

tà kiến. 

Túng phụ hiền tài khởi trƣợng phu? (Ðể phụ cái tài trí thì đâu phải 

trƣợng phu?): Nếu chúng ta không cầu đạo, không ra khỏi đƣờng 

mê, ắt là ta phụ cái hiền tài của ta, hiền tài cũng là cái trí huệ đức 

tƣớng của ta. Phật đã từng nói: "Hết thảy chúng sanh đều có trí 

198 

huệ đức tƣớng của Nhƣ-lai." Nếu quả chúng ta không tu hành, ắt 

ta chẳng thành tựu đƣợc gì. Nhƣ vậy chúng ta đã cô phụ cái trí 

hiền tài, tức đâu còn là kẻ trƣợng phu nữa? 

Bách tuế quang âm thạch hỏa chƣớc (Quang âm của trăm năm 

qua  đi  nhƣ  lửa  lóe  ra  -  từ  đá  đánh  lửa):  Tỷ  dụ  có  thể  sống  tới 

trăm năm thì ngày tháng cũng qua nhanh nhƣ tia lửa chớp, trong 

thoáng qua đã tắt. 

Nhất sinh thân tự thủy bào phù (Một đời, thân xác giống nhƣ bọt 

nƣớc):  Từ  lúc  sanh  ra  cho  đến  lúc  chết,  gọi  là  một  đời  ngƣời. 

Thân thể này giống nhƣ một cái bọt trên mặt nƣớc, nổi trôi bồng 

bềnh, thật là hƣ vọng chẳng có gì là thực chất, chỉ trong một sát-

na đã thấy nó biến mất. Vậy thì lƣu luyến nó làm gì? Hà tất chấp 

trƣớc vào nó? 

Thê tài phao hạ phi quân hữu (Tài sản và vợ bỏ lại, anh chẳng có 

gì): Tới khi lâm chung, dù anh có bao nhiêu tiền cũng không đổi 

đƣợc cái chết. Hết thảy nào vàng bạc, châu báu, anh đều bỏ lại, 

một đồng cũng không mang đi. Lúc đó, vợ và tài sản đều không 

còn  là  của  anh,  anh  chỉ  còn  hai  tay  buông  xuôi  về  chầu  Diêm 

vƣơng. 

Tội nghiệt tƣơng hình nan tự khi (Tội vạ đi theo nhƣ hình, không 

thể tự dối): Bất cứ loại nghiệp nào, sát sanh, trộm cƣớp, tà dâm, 

nói dối, uống rƣợu, đều theo ta nhƣ hình với bóng, nhƣ câu nói: 

"Mọi  thứ  mang  chẳng  đƣợc,  chỉ  có  nghiệp  tùy  thân."  Nghiệp  tội 

thì  không  thể  dối  gạt  đƣợc,  bởi  chính  ta  tạo  ra  thì  nhất  định  ta 

phải lãnh quả báo, chẳng ai có thể thay ta lãnh giùm. 

Thí vấn đôi kim đẳng sơn nhạc (Thử hỏi vàng chất lên thành núi): 

Chất  đầy  vàng  bạc,  cao  nhƣ  núi,  thành  vua  kim  tiền,  giầu  bậc 

199 

nhất thiên hạ, thử hỏi khi chết những thứ đó có ích gì? Ðể lại cho 

con cháu, thì con cháu nào hay, chúng chẳng cần tới, con cháu 

nào xấu thì lấy tiền tạo nghiệp xấu, còn nặng tội hơn. 

Vô thƣờng mãi đắc bất lai hồ (Liệu có mua đƣợc luật vô thƣờng 

chăng?): Tuy vàng bạc chất lên cao bằng núi, nhƣng liệu chúng 

ta có mua nổi quỷ vô thƣờng không? Không thể mua đƣợc. Quỷ 

vô  thƣờng  rất là  công  bình,  không  thiên  lệch,  không  nói  chuyện 

ân tình, cũng không nhận quà cáp. 

Cảnh ngộ của ngƣời ta tại thế gian là nhƣ vậy. Chúng ta là ngƣời 

xuất gia, chính là vƣợt qua thói tục, không chịu để thói tục giam 

hãm. Nay lại không tu hành nghiêm chỉnh thì còn chờ tới lúc nào 

nữa? Phải nhớ rằng mục tiêu của kẻ xuất gia là dứt đƣờng sanh 

tử,  vƣợt  qua  luân  hồi,  chớ  không  thể  sống  nhƣ  thế  tục.  Quý  vị! 

"Tƣớng  quân  bất  hạ  mã,  các  tự  bôn  tiền  trình," quý  vị  hãy ráng 

sức tu hành! 



Rốt Cuộc Ðạo Là Thế Nào ? 

Ðạo,  rải  ra  thì  trùm  lục  hợp,  cuốn  lại  thì  nó  ẩn  tàng.  Ðạo  lớn, 

không có gì ở ngoài nó và nhỏ thì không gì ở trong nó. Không có 

cá nhân nào mà không nằm trong đạo, không chúng sanh nào có 

thể chạy ra ngoài đạo. Ðạo chính là tánh mà tánh là bổn thể của 

chúng  sanh.  Phật  nói:  "Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh, 

đều có thể thành Phật." Chẳng kể loại gì, thai sanh, noãn sanh, 

thấp sanh, hóa sanh, chim, cá, động vật, thực vật, trong bốn loài 

sanh  trên  hay  trong  chín  pháp  giới  chúng  sanh  (tứ  sanh  cửu 

hữu), tất cả đều có đầy đủ đạo này. 

200 

Ðạo Ðức Kinh nói: "Thƣợng sĩ văn đạo, động nhi hành chi. Trung 

sĩ  văn  đạo,  nhƣợc  tồn  nhƣợc  vong.  Hạ  sĩ  văn  đạo,  đại  tiếu  chi. 

Bất  tiếu  bất  túc  dĩ  vi  đạo."  Lão  tử  nói  về  nghĩa  đạo  nhƣ  vậy, 

nghiên cứu thấy nó thật là đến lý. Giải thích sơ lƣợc nhƣ sau: 

Thƣợng  sĩ  văn  đạo,  động  nhi  hành  chi  (Hàng  thƣợng  sĩ  nghe 

đạo, cảm thấy và làm theo): Thƣợng sĩ là hạng ngƣời có trí huệ, 

hàng có thiện căn sâu dầy, hạng ngƣời thƣợng đẳng. Nghe đạo 

chính  là  nghe  cách  thức  để  tu  hành  đạo.  Ðức  Khổng-tử  đã  nói: 

"Triêu  văn  đạo,  tịch  tử  khả  hỹ,"  sớm  nghe  đạo,  tối  chết  cũng 

đƣợc rồi, chẳng hận gì nữa. Tại sao? Bởi nghe đạo mà khai ngộ, 

mà thấu hiểu đƣợc đạo này, ai ai cũng có nó, không ai không có, 

không  bao  giờ  lìa  đạo.  Chẳng  qua,  chúng  ta  quay  lƣng  với  đạo 

mà  chạy,  càng  chạy  càng  xa  đạo.  Ðạo  này  là  gì  vậy?  Chính  là 

quy củ. Theo đúng quy củ mà đi, nghĩa là tu đạo. Không theo quy 

củ mà đi tức không phải tu đạo. Quy củ là gì? Ðó là giới luật. Y 

theo giới luật tu hành, chính là tu đạo. 

Nói từ gốc rễ thì đạo là con đƣờng dẫn tới liễu sanh thoát tử. Tu 

đạo là khép cánh cửa sanh tử. Cửa sanh tử là gì? Chính là dục 

niệm. Mang tâm dâm dục là mở cửa sanh tử, đoạn trừ tâm dâm 

dục là khép cửa sanh tử. Hạng ngƣời thƣợng đẳng khi nghe qua 

đạo này bèn nghĩ rằng: "?! Vốn nó là nhƣ vậy!" Do đó cảm thấy 

mà làm theo, để trở về nguồn cội, quay chiếu lại mình, xoay lƣng 

với trần cảnh mà hƣớng về giác ngộ (bội trần hiệp giác), và dụng 

công tu đạo. Từ sáng đến tối ở đó tu hành, nhƣ tình trạng gà ấp 

trứng,  nhƣ  rồng  nuôi  ngọc,  nhƣ  mèo  rình  chuột,  tập  trung  tinh 

thần để dụng công. Chỉ một lòng tu đạo, không còn vọng niệm gì 

khác. 

201 

Trung  sĩ  văn  đạo,  nhƣợc  tồn  nhƣợc  vong  (Hạng  trung  sĩ  nghe 

đạo, lúc còn lúc mất): Ðây là bậc trung đẳng, cũng là hạng ngƣời 

bình thƣờng. Ðầu óc loại này thì một nửa trí huệ, một nửa ngu si. 

Nghe  xong  đạo  này  thì  tựa  hồ  nhớ  đƣợc  chút  ít,  cũng  tựa  hồ 

quên chút ít, tóm lại vừa đúng vừa sai, chẳng có gì là chắc chắn. 

Có khi họ chấp không, có khi chấp có, không dứt khoát. 

Hạ sĩ văn đạo, đại tiếu chi. Bất tiếu bất túc dĩ vi đạo (Hạng hạ sĩ 

nghe đạo, bật cƣời lớn. Chẳng cƣời chẳng gọi là đạo): Hạ sĩ để 

chỉ hạng ngu si. Nếu chúng ta bảo họ trừ dục cắt ái là tu đạo, hay 

giữ quy củ là tu đạo, thì họ sẽ trả lời ngay: "Ấy! Vậy là ngốc quá! 

Các ngƣời tu hành đúng là ngu si hết mức, cớ gì mà không ham 

tiền tài, sắc đẹp, danh tiếng, ăn uống, ngủ nghỉ? Ðó là khoái lạc 

về ngũ dục, thú biết mấy!" Bởi vậy, nghe đạo thì họ bật cƣời, cho 

rằng tu đạo là ngu ngốc. Nếu họ không cƣời nhƣ vậy, thì không 

phải là đạo. 

Hàng ngày tôi giảng kinh thuyết  pháp cho các quý vị, điều khẩn 

yếu  vẫn  phải  nhấn  mạnh  về  đoạn  trừ các  niệm  dâm.  Kinh  Lăng 

Nghiêm  nói:  "Lòng  dâm  không  trừ,  thì  không  ra  khỏi  cõi  trần." 

Nhất định phải trừ các niệm về dâm dục, mới mong lìa khỏi cảnh 

hồng  trần,  cho  nên  có  câu:  "Lòng  dâm  không  đoạn,  nấu  cát  ra 

cơm, chẳng thể có việc này." Quý vị! Ngƣời tu hành không giống 

ngƣời trong thế tục. Cái gì ngƣời đời tham, ái, mê, thích thì chúng 

ta cần phải diệt trừ. Có câu nói: "Thoát trần ly tục," nghĩa là hết 

thảy các thứ từ lời nói đến tƣ tƣởng, ngƣời tu và ngƣời tục không 

giống  nhau.  Ðiểm  này  quý  vị  phải  chú  ý,  không  thể  bị  nhiễm  ô 

theo giòng thế tục. 

Phàm  những  ai  trú  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  quyết  phải  tu 

hành, phải giữ quy củ, phải trì giới luật. Ngƣời xuất gia không giữ 

202 

quy  củ  và  giới  luật  thì  còn  ý  nghĩa  gì  nữa?  Xuất  gia  và  tại  gia 

không giống nhau. Nhƣ đã xuất gia lại còn giữ tập quán của thế 

tục, thì xuất gia làm gì? Về điểm này cũng phải hiểu cho rõ. 

Tại sao có thời mạt pháp? Bởi phƣớc báo của ngƣời mỏng, nên 

không  có  thánh  nhân  ra  đời,  không  có  chánh  pháp  trụ  thế.  Tôi 

vốn không tự lƣợng sức mình, quyết một lòng giữ chánh pháp trụ 

thế, kiên trì không đổi, không chịu đầu hàng trƣớc mọi hoàn cảnh. 

Kiên  trì nhƣ  vậy  tốn  hao  công  sức,  nhƣng  đó  là  lòng  quyết  tâm 

của tôi. Bất kể gặp gian nan ra sao, tôi vẫn phải hoàn thành sứ 

mạng. 

Quý vị! Quý vị đều là đệ tử theo tôi học đạo, nên hiểu rằng thời 

đại này là thời đại gì? Phải cố gắng thành ngƣời xuất gia gƣơng 

mẫu,  là  ngƣời  lãnh  đạo  siêu  quần,  không  thể  bị  nhiễm  ô  theo 

thông tục, nếu không, kẻ xuất gia không thể ngóc đầu lên đƣợc. 



Thƣợng Ðức Bất Ðức, Hạ Ðức Chấp Ðức 

Cổ đức nói: "Thƣợng đức bất đức, hạ đức chấp đức, chấp trƣớc 

chi đức, bất minh đạo đức." Nay xin giải nghĩa nhƣ sau: 

Thƣợng đức bất đức: Thực hành đạo Bồ-tát, nhƣng không chấp 

vào hình tích gì, làm việc thiện nhƣng không ghi lại hình tích của 

hành  động  thiện.  "Vi  thiện  tu  đức,"  là  chuyện  tự  nhiên,  là  bổn 

phận của mình, do đó không có gì làm cho mình thêm kiêu ngạo, 

thêm tự mãn. Không nên nói rằng: "Tôi làm điều phƣớc đức, tôi 

làm  điều  thiện,  tôi  làm  những  việc  hay,"  và  ngay  những  ý  nghĩ 

nhƣ vậy cũng không nên có nữa. 

203 

Ngƣời ta nói: "Thiện, mà muốn cho ngƣời ta thấy thì chẳng phải 

là  chân  thiện;  ác  mà  muốn  cho  ngƣời  ta  không  biết,  là  điều  đại 

ác."  Kẻ  chân  chánh  thực  hành  Bồ-tát  đạo  thì  làm  việc  gì  cũng 

nhƣ không làm, hết thẩy mọi thứ đều không chấp trƣớc. Bất cứ 

làm công đức gì, không có tâm chấp, không thừa nhận một công 

đức nào và đối với mọi ngƣời không hề có tâm kiêu ngạo hay tự 

mãn. Ðó là nghĩa của "thƣợng đức bất đức." 

Ngƣời  có  trí  huệ  chân  chánh,  không  nhận  mình  là  ngƣời  có  trí 

huệ.  Ngƣời  có  đạo  đức  chân  chánh  không  thừa  nhận  mình  có 

đạo đức. Ngƣời có học vấn chân chánh, không có tâm kiêu ngạo, 

không  coi  thƣờng  kẻ  khác.  Ngƣời  tu  trì  một  cách  chân  chánh, 

không sanh tâm tự mãn, tự mình tuyên truyền cho mình. 

Hạ  đức  chấp  đức:  Một  số  phàm  phu  tục  tử,  làm  đƣợc  chút  ích 

công đức đã cho là nhiều, đi đâu cũng quảng cáo việc mình làm, 

nào tôi làm điều thiện này, tôi làm công đức kia, đi đâu cũng nêu 

ra để lừa dối ngƣời, hy vọng ngƣời khác sẽ quý trọng mình. 

Kẻ thƣợng đức, tuy làm công đức nhƣng không chấp trƣớc công 

đức. Kẻ hạ đức, tuy làm chút ít công đức lại chấp vào công đức, 

tới đâu cũng thừa dịp để tuyên  truyền, nào tôi tạo nên cái chùa 

này,  nào  xây  cái  tháp  kia,  in  kinh  này,  thuyết  pháp  nhƣ  thế  kia, 

tóm lại, nói hoài không hết công đức. Ðó là tác phong của kẻ hạ 

đức chấp đức. 

Chấp  trƣớc  chi  đức:  Nghĩa  là  chấp  trƣớc  những  việc,  đại  khái 

nhƣ: tôi bắc cái cầu trên sông này, tôi lát con đƣờng kia v.v. 

Bất minh đạo đức: Nhƣ trên là không có công đức. Ngƣời nào có 

những ý nghĩ nhƣ vậy tức là không thấu hiểu nghĩa thật của đạo 

đức. 

204 

Tự  mình  tuyên  truyền  cho  mình,  tự  mình  mừng  cho  mình,  đây 

chính  là  vọng  tâm  tác  quái.  Có  câu  nói:  "Chúng  sanh  không  có 

chân  tâm,  vì  có  vọng  tâm,"  vọng  tâm  chính  là  vọng  tƣởng.  Một 

niệm  động,  thí  dụ  nhƣ  niệm  về  sát  sanh  nổi  lên,  hay  có  một  ý 

nghĩ về trộm cƣớp chẳng hạn, tức là vọng tƣởng. Ðộng một niệm 

về  dâm,  về  nói  dối,  về  uống  rƣợu,  đều  là  vọng  tƣởng  cả.  Nói 

chung động niệm nổi lên là vọng tƣởng. Vọng tƣởng là chƣớng 

ngại đối với kẻ tu hành. Làm sao để vọng tƣởng không nổi lên? 

Phải tham thiền, tụng kinh trì chú, tinh thần tập trung, trong tâm 

không có hai niệm, đó chính là cách canh giữ vọng niệm. 



Bởi Ðâu Không Tƣơng Ƣng Với Ðạo ? 

Tu hành lâu  rồi mà vẫn không tƣơng ƣng với đạo là do nguyên 

nhân gì vậy? Là vì vọng tƣởng tác quái. Nếu tâm còn vọng tƣởng 

thì  nó  sẽ  phá  hoại  giới,  phá  hoại  định,  phái  hoại  huệ.  Tâm  có 

vọng tƣởng thì trì giới không kiên cố, tu định cũng không kiên cố, 

còn  nói  gì  tới  huệ.  Vọng  tƣởng  nổi  lên  thì  tâm  chạy  ngay  theo 

duyên, nhân đó mà chuyển theo với vạn vật. Sắc trần do mắt tiếp 

nhận, thanh âm do tai nghe đƣợc, hƣơng do mũi nhận ra, vị do 

lƣỡi nếm, xúc do thân đụng chạm, và pháp do ý nhận thức, tất cả 

những  thứ  này  hợp  lại  tạo  thành  vạn  vật.  Nếu  cứ  trụ  vào  các 

cảnh giới của các thứ trên tức là chạy theo vạn vật, nên từ đó mà 

tâm tham cầu sẽ nổi lên. 

Trƣớc một sự việc gì mà chúng ta cảm thấy hoan hỷ trong tâm, 

thì lòng tham cầu sẽ phát sanh. Một khi có tham, tức sẽ nghĩ ra 

cách chiếm lấy. Chiếm đƣợc rồi vẫn chƣa biết đủ, nên lòng tham 

vẫn  còn  nguyên.  Lòng  tham  không  có  đáy,  chẳng  bao  giờ  chất 

205 

đầy  lòng  tham,  cho  nên  nói:  "Dục  vọng  không  có  chỗ  ngừng." 

Ngƣời tham tiền, khi đã có tiền rồi thì lại tham danh, có danh rồi, 

đến  tham  các  thứ  khác,  tham  nhà,  tham  xe  hơi,  tham  máy  bay, 

tham thuyền máy v.v.. tất cả đều do sự tham cầu. Cầu mà không 

đƣợc toại nguyện thì phiền não phát sanh. 

Khi  có  phiền  não  thì  bao  nhiêu  vọng  tƣởng  ùn  ùn  kéo  đến.  Có 

vọng tƣởng tức có sự ƣu sầu, làm cho thân khổ, tâm khổ, bầy ra 

trƣớc mắt nào những thứ tạp nhạp, những ý tƣởng không thanh 

tịnh.  Những  quan  hệ  vừa  kể  dẫn  tới  tình  trạng  không  hợp  với 

đạo,  không  đƣa  tới  sự  dứt  đƣờng  sanh  tử,  nên  cứ  quẩn  quanh 

trong  sáu  nẻo  luân  hồi  mà  không  nghĩ  ra  lối  thoát.  Càng  luân 

chuyển nhiều thì càng đi xa hơn, lạc sâu vào biển khổ không rút 

chân ra đƣợc. 

Bổn thể của tự tánh là đạo chân thƣờng. Thế nào gọi là đạo chân 

thƣờng?  Nó  là  vô  hình  vô  tƣớng,  không  hình  tích  cụ  thể.  Hiểu 

đƣợc nhƣ vậy thì có thể tới đƣợc đạo đó. Không hiểu nhƣ vậy thì 

mỗi ngày một đi xuống. Nếu lại giác ngộ đạo này thì trí huệ luôn 

luôn  hiện  tiền,  tánh  diệu  chân  nhƣ  cũng  hiện  tiền,  lúc  đó  gọi  là 

tƣơng ƣng với đạo. 



Thần Thông Của Ngƣời Tại Sao Không Hiển Hiện ? 

Thần thông là gì? Có câu nói: "Diệu dụng khó lƣờng là thần, tự 

tại vô ngại là thông." Thần thông là một lực tự tại, không bị ngăn 

ngại, không thể lƣờng đƣợc, nó là cảnh giới thiên biến vạn hóa, 

chẳng thể nghĩ bàn. Thần thông từ đâu mà sanh ra? Nói đơn giản 

là ngƣời tu pháp tiểu thừa, chuyên tu tứ đế và quán thập nhị nhân 

206 

duyên, khi đạt tới mức độ viên mãn thì lúc đó chứng đƣợc thần 

thông. 

Thần  thông  của  hàng  La-hán  và  của  hàng  Bồ-tát  có  chỗ  không 

giống  nhau.  Thần  thông  của  La-hán  có  hạn  định,  chỉ  biết  đƣợc 

nhân duyên trong phạm vi tám vạn đại kiếp trở lại. Hơn nữa  họ 

phải chú tâm quán sát mới thấy đƣợc. Thần thông của Bồ-tát thì 

không  có  giới  hạn,  có  thể  thấy  đƣợc  cả  quốc  độ  của  vi  trần,  vi 

trần trong quốc độ, các chƣ Phật trong vô lƣợng quốc độ (nhiều 

nhƣ vi trần) có thể nghe chƣ Phật ở khắp các quốc độ trùng trùng 

đang  diễn  nói  pháp  mầu;  có  thể  biết  hết  thảy  ý  nghĩ  của  các 

chúng sanh trong vô số quốc độ nhiều nhƣ vi trần; có thể biết các 

nhân duyên ngoài phạm vị tám vạn đại kiếp, khỏi cần vào trong 

định, chỉ cần tâm khởi lên ý tƣởng quan sát là đủ. 

Quý vị Bồ-tát thực hành Bồ-tát đạo, khi nào công đức viên mãn 

sẽ có các loại thần thông trên. Nếu chúng ta phát Bồ-đề tâm, thực 

hành  Bồ-tát  đạo  cũng  có  thể  đạt  đƣợc  mức  thần  thông  này.  Chỉ 

cần tu đến chỗ viên mãn, chẳng cần phải mong cầu, vẫn có thần 

thông. 

Khi  có  thần  thông  rồi,  có  phải  Bồ-tát  không  nên  hiển  lộng  thần 

thông chăng? Không phải vậy. Nếu Bồ-tát có thần thông, mà lại 

không  hiển  lộng  thì  thần  thông  đó  dùng  làm  gì?  Có  khác  gì  một 

ngƣời có hạt châu quý, lại mang dấu nó đi trong áo, không biết nó 

là một của quý vô giá. Cam phận nghèo khổ, không có cơm ăn, 

không  có  áo  mặc,  không  có  chỗ  trú,  mà  vẫn  không  biết  đổi  hạt 

châu đi lấy tiền độ nhật. Nếu có thần thông mà không xử dụng thì 

cũng giống nhƣ vậy đó. 

207 

Không  có  thần  thông  mà  muốn  xử  dụng  thần  thông  thì  không 

đƣợc rồi. Cái đó có khác gì leo cây mà bắt cá, chỉ là mộng tƣởng 

của kẻ si ngốc mà thôi. Tuy nhiên, nếu có thần thông thì phải tận 

dụng  thần  thông.  Giáo  hóa  chúng  sanh,  lấy  thần  thông  ra  hiển 

lộng,  làm  tăng  gia  tin  tƣởng  của  chúng  sanh,  nhƣ  vậy  hiệu  quả 

tăng gấp bội. Cái đó cũng gọi là dùng phƣơng tiện thiện xảo. Quý 

vị nên chú ý điểm này! Ma cũng có thần thông, có thể khiến cho 

những ai ham cầu thần thông mà chƣa đủ đạo lực, lạc vào tròng 

của  chúng,  để  đến  nỗi  tiêu  ma  đạo  nghiệp  của  mình  rồi  làm 

quyến thuộc cho ma vƣơng. Về điểm này, xin quý vị đặc biệt lƣu 

ý và không thể không cẩn thận. 

Hiện nay có một số ngƣời thiếu hiểu biết, tín đồ của Phật giáo mà 

không am hiểu gì, thấy ngƣời ta nói làm sao thì nói theo làm vậy. 

Về yếu lý của Phật pháp thì họ tựa hồ biết mà chẳng biết, không 

biết đến ngọn nguồn, hễ chứng kiến thấy có ngƣời thị hiện thần 

thông liền kêu lên kinh ngạc rằng: "Vào thời mạt pháp, ngƣời ta 

không thể có thần thông nhƣ vậy!" Nói nhƣ vậy thì thật là quá ấu 

trĩ!  Nói thẳng  ra đó là cái nhân đọa địa ngục, đối với Phật pháp 

chẳng hiểu một tí gì. Quý vị hãy chú ý! Ðối với bất cứ sự việc gì 

hễ ta chƣa biết cho rõ ngành ngọn, ta không nên phê phán bậy 

bạ, không thể tùy tiện quyết đoán nọ kia. Ði sai nhân quả thì phải 

đọa địa ngục. 

Phật  giáo  có  đạo  lý  chân  chánh,  có  định  luật  bất  biến  từ  ngàn 

xƣa,  có  ngàn  vạn  lời  vàng  ngọc  do  chính  đức  Phật  nói  ra,  phát 

xuất từ chính kinh nghiệm của Ngài, chớ không phải là thứ đạo lý 

dối mình dối ngƣời. Giáo lý do Phật nói ra là Kinh tạng, giáo lý do 

thân Ngài biểu hiện là Luật tạng, phần do các đệ tử của Phật chú 

208 

giải  là  Luận  tạng.  Ba  tạng  và  mƣời  hai  phần  kinh  là  giáo  lý  của 

chân lý, ý nghĩa toàn là chân thực không ngoa. 

Chân  lý  ở  đâu  thì  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  đều  tới  đó  ủng  hộ. 

Chân lý ở đâu thì mƣời phƣơng chƣ Bồ-tát đến đó ủng hộ. Chân 

lý ở đâu thì thiên long bát bộ cũng đều tới để ủng hộ. Hiểu thấu 

chân lý mới là Phật giáo đồ chân chánh, không hiểu chân lý thì đó 

là  Phật  giáo  đồ  lầm  lạc.  Quý  vị  phải  nhận  cho  rõ  chân  lý,  phải 

phân biện cho rõ phải trái, chớ khá hồ đồ, ai nói ra sao thì tin làm 

vậy, điều đó không thể chấp nhận đƣợc. 

Bồ-tát có các loại thần thông, và các Ngài dùng nhƣ thế nào? Nói 

chung, lấy thần thông làm phƣơng tiện thiện xảo giáo hóa chúng 

sanh,  khiến  họ  phát  Bồ-đề  tâm  để  không  bị  nhiễm  ô  theo  giòng 

thế tục. Nhƣ nghe nói sao thì nói làm vậy, đó là kẻ hồ đồ, không 

những  không  nghiên  cứu  chân  lý,  mà  còn  chạy  theo  đƣờng  tà, 

nghe theo pháp tà, phỉ báng chánh pháp, những loại Phật giáo đồ 

đó thật đáng thƣơng. 

Hiện nay là thời mạt pháp, có rất nhiều pháp thân đại sĩ, dạo trên 

thuyền  từ  bi,  tới  thế  giới  Ta-bà  để  giáo  hóa  chúng  sanh,  khiến 

chúng sanh thức tỉnh, xa lìa tà tri tà kiến, và gần gũi với chánh tri 

chánh kiến. Phật nói pháp là chánh pháp, ma nói pháp là tà pháp. 

Y theo lời dạy để phụng hành, y theo pháp để tu hành, nghiêm trì 

giới luật, thực hành giới luật, đó là chánh pháp, còn ngƣợc lại là 

tà pháp. Hễ điều gì đi ngƣợc lại giới luật thì không làm; hợp với 

giới luật thì hết sức thi hành, đó là con đƣờng của các Bồ-tát. 

Tâm  của  Bồ-tát  thì  tuyệt  đối  không  tự  tƣ  tự  lợi,  tuyệt  đối  không 

màng  tới  danh  vọng.  Bồ-tát  với  tâm  bi  tha  thiết,  ngọt  ngào  dỗ 

dành giáo hóa chúng sanh lìa khổ tới chỗ an vui. Bồ-tát lấy lợi ích 

209 

chúng sanh làm khởi điểm, chớ không phải vì ý nghĩ lợi ích của 

riêng  mình.  Ðó  là  tinh  thần  Bồ-tát  đạo.  Bồ-tát  hành  đạo  chẳng 

phải xuất phát từ cảm tình riêng mà do lòng từ bi, từ của Bồ-tát là 

vô duyên từ, bi là đồng thể đại bi, trong lòng tuyệt đối không có 

sự phân biệt. Bồ-tát độ hết thảy mọi chúng sanh, không ngại khó 

nhọc, không kể ngày đêm, ra tay cứu vớt chúng sanh ra khỏi biển 

khổ  để  đƣợc  an  vui.  Bồ-tát  coi  việc  độ  chúng  sanh  là  việc  phải 

làm, thành ra Bồ-tát có thần thông. 

Bồ-tát có thần thông, có thể hiển lộng, vậy cớ sao ngƣời ta không 

thể hiển lộng thần thông đƣợc? Ðây là một sự ngộ nhận. Ngƣời 

nào  chỉ  trích  nhƣ  vậy,  trong  lòng  phải  có  một  dụng  tâm  khác. 

Ngƣời ta muốn  cho chánh pháp chẳng tồn tại, chẳng muốn cho 

quý vị siêu phàm trong hàng tín đồ Phật giáo tồn tại. 

Hiện nay có một số tín đồ Phật giáo không có trí huệ, đi đến đâu 

cũng nói rằng thời mạt pháp này không nên hiển lộng thần thông, 

mà  cũng  không  ai  có  thần  thông  mà  hiển  lộng.  Vì  cớ  gì  họ  lại 

tuyên  truyền  nhƣ  vậy?  Bởi  họ  ngu  si,  không  chịu  dụng  công  tu 

hành, lại thƣờng có tâm đố kỵ. Họ chẳng có thần thông, bèn cho 

rằng  ngƣời  khác  cũng  không  có  thần  thông.  Chẳng  những  vậy, 

gặp  những  ngƣời  có  thần  thông  họ  cũng  không  nhận  ra.  Bồ-tát 

nếu gặp tín đồ nào có chánh tri chánh kiến, lại đƣơng dụng công 

tu hành, lúc đó mới hiển thần thông, để cho tín đồ thêm tín tâm, 

khiến cho họ nỗ lực tu đạo tới chỗ giải thoát. 

Quý vị thiện tri thức! Có vị nào  có thần thông, chẳng cứ ai, nếu 

hiển lộng đƣợc thần thông thì tôi rất  hoan  nghênh. Nếu quả nói 

nhƣ vậy là có tội, tôi xin một mình chịu tội, có bị đọa địa ngục tôi 

cũng  cam  lòng, một  mình  tôi  chịu  không  dính  dáng  gì  tới  quý vị 

cả, quý vị khỏi lo. Chỉ ngại là quý vị chẳng có thần thông, không 

210 

hiển lộng đƣợc.  Còn nhƣ có thể  biểu diễn thần thông ra, tôi  xin 

hết lòng ủng hộ. 

Thời  mạt  pháp  rất  cần  có  quý  vị  thật  tâm  tu  đạo,  rất  cần  quý  vị 

khai ngộ, rất cần những ngƣời chứng quả. Sau khi chứng quả lại 

trở về dẫn dắt các bạn hữu duyên, hƣớng dẫn họ ra khỏi tam giới 

để tới cõi tinh độ Thƣờng Tịch Quang, đó là kỳ vọng của tôi đặt 

vào các vị. 



Kinh Lăng Nghiêm: Biểu Tƣợng Của Chánh Pháp 

Các  kinh  điển  của  Phật  giáo  đều  là  trọng  yếu  cả.  Kinh  Lăng 

Nghiêm lại càng đặc biệt. Nơi nào có kinh Lăng Nghiêm tức nơi 

đó có chánh pháp. Kinh Lăng Nghiêm mà không còn thì lúc đó là 

mạt pháp. Tín đồ Phật giáo chúng ta phải mang hết tâm trí, và mồ 

hôi nƣớc mắt để ủng hộ bộ kinh này. 

Kinh Pháp Diệt Tận có nói: "Tới lúc mạt pháp, kinh Lăng Nghiêm 

diệt đầu tiên, sau đến các kinh khác." Nếu quả kinh Lăng Nghiêm 

không  bị  diệt,  thì  chánh  pháp  hiện  tiền,  cho  nên  Phật  giáo  đồ 

chúng ta quyết lấy mạng sống ra để hộ trì, lấy mồ hôi nƣớc mắt 

để hộ trì, lấy chí nguyện để hộ trì kinh Lăng Nghiêm. Kinh Lăng 

nghiêm mà tồn tại mãi với thế gian, đƣợc phát huy rộng lớn, lƣu 

thông tới tận từng hạt bụi vi trần, phổ biến khắp mọi nơi trên thế 

giới, và tới tận cùng hƣ không khắp các pháp giới, nếu đƣợc nhƣ 

vậy thì chánh pháp quả là sáng sủa rực rỡ. 

Tại sao lại nói rằng kinh Lăng Nghiệm diệt đầu tiên? Bởi kinh này 

giảng đạo lý rất là chân thật. Thiên ma ngoại đạo chịu không nổi 

mới  tìm  đủ  mọi  cách  để  phá  hoại  kinh,  tiêu  diệt  cho  đƣợc  kinh 

211 

này.  Trƣớc  hết,  chúng  rêu  rao  rằng  Kinh  Lăng  Nghiêm  không 

phải do chính kim ngôn của đức Phật nói ra, mà do ngƣời đời sau 

ngụy tạo, nhƣ vậy kinh Lăng Nghiêm là kinh giả, là ngụy kinh. Ðó 

là những thủ đoạn xấu xa của bọn ngoại đạo, cốt dùng cƣỡng từ 

đoạt lý để phá hoại kinh Lăng Nghiêm. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  là  thân  của  Phật,  là  xá-lợi  của  Phật,  là  tháp 

miếu  của  Phật.  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  có  bốn  loại  giáo  huấn 

thanh  tịnh,  có  hai  mƣơi  lăm  vị  thánh  thuật  lại  kinh  nghiệm  viên 

thông và có nói tới năm mƣơi cảnh giới ấm ma. Những pháp này 

có thể ví nhƣ cái kính chiếu yêu, khiến cho bàng môn ngoại đạo 

phải lộ hết nguyên hình, yêu ma quỷ quái hết chổ ẩn náu, do đó 

để tự vệ chúng phải rêu rao rằng kinh Lăng Nghiêm là kinh ngụy 

tạo, không nên tin theo. 

Một số ngƣời khác, chẳng hiểu biết gì, không đủ trí huệ để phân 

biệt  thật  giả,  ai  nói  sao  thì  nói  theo  làm  vậy,  cũng  phụ  họa  với 

chúng  mà  bảo  rằng  Lăng  Nghiêm  không  phải  do  Phật  nói.  Kinh 

Lăng Nghiêm nói về đạo nghĩa thì thật là chính xác, thật là hợp lý, 

nên yêu ma quỷ quái, cũng nhƣ hạng bàng môn tả đạo không còn 

chỗ ẩn náu, chúng phải dùng những thủ đoạn xấu xa nhƣ vậy để 

hòng phá hoại kinh. Làm nhƣ vậy ắt phải đọa địa ngục. 

Gần đây, một số học giả thiếu hiểu biết, rồi một số Phật giáo đồ 

ngu  si,  không  nhận  thức  đúng  về  Phật  giáo,  không  hiểu  minh 

bạch  về  Phật  học,  tóm  lại  là  biết  nửa  mùa,  đem  lời  của  thánh 

nhân ra để phê phán, rồi phát biểu một cách càn dỡ. 

Ngƣời  học  Phật  pháp  nên  hiểu  thấu  đáo  nghĩa  lý  kinh  Lăng 

Nghiêm,  để  có  thể  đề  xƣớng  kinh  này  ở  khắp  mọi  nơi,  tuyên 

dƣơng, giải thích và hộ trì kinh này, ngỏ hầu giữ cho chánh pháp 

212 

trụ thế, cho tà pháp bị tiêu diệt. Ðó chính là trách nhiệm của tất cả 

Phật giáo đồ. 

Ngày  hôm  nay  tôi  xin  bảo  đảm  với  tất  cả  quý  vị  rằng kinh  Lăng 

Nghiêm là kinh chân chánh. Nếu quả không phải nhƣ vậy, tôi xin 

nguyện xuống địa ngục, bởi lý do tôi không có nhận định đúng về 

Phật pháp, lấy giả cho là thật, tôi xin cam lòng chịu quả báo đó. 

Nhƣ Lăng Nghiêm là kinh thật, tôi còn phát nguyện rằng đời đời 

kiếp kiếp tôi sẽ hoằng dƣơng pháp Lăng nghiêm, và tuyên giảng 

chân  lý  trong  Lăng  nghiêm.  Quý  vị  thử  nghĩ  coi,  nếu  kinh  này 

không  phải  do  Phật  nói  ra, thì  ai  có  thể  nói  đƣợc  một  loại  pháp 

chánh  xác  nhƣ  vậy?  Tôi  hy  vọng  ngƣời  nào  đó  phê  phán  kinh 

Lăng Nghiêm và bảo nó là kinh giả thì hãy mau mau sám hối, sửa 

lại  sự  sai  trái  của  mình.  Nếu  không,  ắt  bị  đọa  địa  ngục  rút lƣỡi. 

Tôi mong cầu những ai niệm kinh Lăng Nghiêm, giảng kinh Lăng 

Nghiêm,  tuyên  dƣơng  kinh  Lăng  Nghiêm,  lƣu  thông  kinh  Lăng 

nghiêm, tất cả đều sớm thành Phật đạo. 



Tu Ðạo Phải Ðoạn Dục Khử Ái 

Tại sao chúng ta có phiền não? Bởi lòng tự tƣ (ích kỷ). Tại sao có 

tự tƣ? Bởi có dục tâm, mới tìm hết cách để giữ lấy nó, sợ nó đi 

mất. Nếu nó bị thƣơng tổn thì sẽ phát ra nóng giận. Tại sao nóng 

giận? Chính là do vô minh và tình ái tác quái. Giả thử, không có 

vô minh, không có tình ái, thì tâm nóng giận sẽ chạy xa cả mƣời 

vạn tám ngàn dặm, muốn kiếm nó cũng kiếm không đƣợc. 

Nếu có tình ái tất có tự tƣ. Có tâm tự tƣ rồi thì chẳng còn từ một 

thủ  đoạn  nào  để  tiến  tới  mục  đích,  thậm  chí  có  thể  hy  sanh  cả 

mạng  sống  mà  không  tiếc  thân.  Truy  ra  tận  gốc  là  vì  dục  niệm. 

213 

Nếu quả không có dục niệm, tất không có tâm tự tƣ. Không có tự 

tƣ thì không có phiền não. 

Có phiền não, tất có sanh tử; nếu không có phiền não, thì không 

có sanh tử. Ý nghĩa này, ai ai cũng biết, có điều không thực hành 

mà thôi. Phải biết rằng, không có dục thì không có vô minh. Phá 

đƣợc  vô  minh  thì  pháp  tánh  hiển  hiện.  Chúng  ta  học  Phật,  đầu 

tiên là trừ vô minh, đoạn phiền não. Dụng công tới chỗ viên mãn 

thì chứng đƣợc giải thoát. 

Tại sao chúng ta không có trí huệ? Bởi vì vô minh. Vô minh sanh 

ra dục, dục sanh ra tự tƣ, tự tƣ sanh ra phiền não. Tham cầu mà 

không đƣợc thì có phiền não, ngƣời đối với ta không tốt cũng là 

nguyên  nhân  của  phiền  não.  Tại  sao  có  phiền  não  ?  Bởi  có  cái 

Ngã. Nếu quả là vô ngã, thì không có phiền não. Nếu có thể tới 

đƣợc  chỗ  không  có  vô  minh,  không  có  tự  tƣ,  thì  phiền  não  sẽ 

biến mất. Quý vị tin hay không tin, cái lý nó là nhƣ vậy. Thiên kinh 

vạn điển, nói tới nói lui cũng chỉ có thế. Cho cái ngã không còn, 

phá cái vô minh, tiêu diệt cái dục, thì sẽ không có tự tƣ, không có 

phiền  não,  kiếm  phiền  não  cũng  không  kiếm  ra  đƣợc.  Tại  sao? 

Bởi gốc gác của vấn đề đã đƣợc giải quyết. 

Quý vị phải chú ý! Năm thứ dục, tài, sắc, danh, thực, thụy (ngủ), 

đều do vô minh và tình ái mang đến. Nếu nhƣ không có tình dục, 

ta sẽ thấy không có gì là trọng yếu. Bởi có tình dục nên mới cảm 

thấy cái này không tốt, cái kia cũng không tốt, cái gì cũng không 

đúng,  đó  chính  là  con  quỷ  tình  dục  nó  tác  quái.  Nếu  chúng  ta 

hàng phục đƣợc quỷ tình dục này, thì chúng ta vào nhà của Nhƣ 

Lai  một  cách  mau  chóng,  lên  tòa  Nhƣ  Lai,  mặc  áo  Nhƣ  Lai  và 

thuyết pháp Nhƣ Lai. 

214 

Thiền Thất Khai Thị 

Thế nào là tự tại ? 

"Quán-Tự-Tại Bồ-tát, hành thâm bát-nhã ba-la-mật-đa thời, chiếu 

kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách." 

Kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  đã  giảng  xong  ngày  thứ  ba  vừa  qua. 

Hôm  nay,  nhân  dịp  khai  mạc  khóa  Thiền  thất  mùa  đông,  tôi  xin 

giảng cho đại chúng nghe câu mở đầu của Tâm kinh, mà cũng là 

tinh yếu của kinh này. 

Bồ  Tát  Quán  Tự  Tại  chính  là  Ngài  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm.  Ngài 

chứng đƣợc nhĩ căn viên thông. Ngài chứng nhƣ thế nào? Ngài 

vốn tu pháp "phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thƣợng đạo." 

Nguyên  do  bởi  Ngài  biết  cách  lắng  nghe  trở  lại  cái  tự  tánh  nên 

Ngài mới đƣợc tự tại. 

Gọi  là  tự  tại  khi  nào  ngƣời  ta  tới  đƣợc  cảnh  giới  không  ngƣời, 

không  ta,  không  chúng  sanh,  và  không  thọ  giả.  Cảnh  giới  đó  ở 

đâu? Nơi nào thì có tự tại? Nơi nào thì không có? 

Ở  địa  vị  các  bậc  thánh  thì  có  tự  tại,  còn  ở  địa  vị  phàm  phu  thì 

không  có  tự  tại.  Tại  sao  vậy?  Tại  vì  các  vị  thánh  không  còn 

vƣớng  vào  bốn  tƣớng,  tƣớng  nhân,  tƣớng  ngã,  tƣớng  chúng 

sanh, tƣớng thọ giả, nên các vị thánh đƣợc tự tại. Phàm phu thì 

hãy còn vƣớng vào các tƣớng này, do đó mới không có tự tại. 

Chúng  ta  là  kẻ  tu  hành,  nhƣ  nếu  không  thực  hiện  đƣợc  bốn 

không  đối  với  các  tƣớng  đó,  thì  chẳng  bao  giờ  có  thể  chứng 

đƣợc sự tự tại, và dứt khoát chúng ta phải quét trừ ba tâm và bốn 

tƣớng. Ba tâm là nói về tâm quá khứ, tâm hiện tại và tâm vị lai. 

Cả ba tâm đều bất khả đắc. Tâm quá khứ bất khả đắc! Tại sao lại 

215 

chẳng thể nắm bắt đƣợc? Tại vì nó đã qua rồi, đâu còn nữa mà 

nắm bắt? Tâm hiện tại, thì khi ta vừa nói xong về cái tâm đó, nó 

đã trở thành quá khứ rồi, chẳng thể nắm bắt đƣợc nữa. Còn tâm 

vị lai, thì vì nó chƣa tới, nên nó chƣa hiện hữu, vậy làm sao nắm 

bắt đƣợc nó? Vậy là cả ba tâm đều chẳng thể nắm bắt. Rồi đối 

với bốn tƣớng, quý vị cũng thực hiện đƣợc bốn không, tức quý vị 

đã có thể quán tự tại. 

Thiền thất cốt để làm gì? Ðể quán tự tại! Ai ai cũng phải quán tự 

tại.  Ai  có  thể  tự  tại  thì  ngƣời  đó  quán  tự  tại.  Ai  chẳng  tự  tại  thì 

ngƣời đó chẳng phải quán tự tại. Quán tự tại chẳng phải là của 

riêng của Bồ-tát Quán Thế Âm, hết thẩy mọi chúng sanh đều có 

thể là Quán Tự Tại. 

Chúng ta ngồi thiền là để quán sát mình có thể tự tại hay không. 

Nếu là tự tại quý vị sẽ soi thấu năm uẩn (sắc, thọ, tƣởng, hành, 

thức) đều không, tức là thực hành sâu xa bát-nhã ba-la-mật. Một 

khi  thực  hành  sâu  xa  bát-nhã  ba-la-mật,  quý  vị  mới  có  thể  soi 

thấu năm uẩn đều không. Có nhƣ vậy quý vị mới vƣợt qua đƣợc 

mọi khổ ách. Mọi khổ ách đã vƣợt qua, lúc đó mới chứng đắc tự 

tại. 

Nhân khóa Thiền thất 98 ngày tại Phật Giáo Giảng Ðƣờng, 

San Francisco (tiền thân của Kim-sơn Thánh Tự), 

từ ngày 15 tháng 11 năm 1970 tới ngày 23 tháng 2 năm 1971. 



216 

Hãy Trở Về Quê Hƣơng Của Chúng Ta 

Chẳng riêng ngài Quán Thế Âm với chúng ta là cùng một thể, mà 

cả chƣ Phật mƣời phƣơng và chƣ vị Bồ-tát trong mƣời phƣơng 

với chúng ta là cùng một thể. Tuy nhiên, chúng ta với chƣ Phật 

chẳng  phải  là  một  thể.  Tại  sao  nhƣ  vậy?  Nghĩa  này  giống  nhƣ 

đoạn sau đây trong kinh Pháp-Hoa:  

"Có  một  anh  chàng  hết  sức  nghèo  khó.  Cha  anh  thì  lại  là  một 

trƣởng giả giầu có vô cùng. Nhƣng anh đã bỏ nhà đi lƣu lạc tha 

phƣơng,  và  không  nhận  ra  lối  trở  về  quê  quán,  do  đó,  có  một 

ngày, anh gặp cha anh mà không nhận ra đó là cha mình. Tại sao 

vậy? Bởi vì anh đã xa cha anh một thời gian quá lậu rồi đến nỗi 

khi gặp lại anh không biết đó là cha mình." 

Lý do chúng ta không hợp cùng một thể với chƣ Phật và chƣ Bồ-

tát cũng giống nhƣ trƣờng hợp anh chàng nghèo khổ không nhận 

ra cha của mình, nhƣ vừa kể. Chúng ta tu đạo, thay vì phải xa lìa 

mộng tƣởng điên đảo, hƣớng tới Niết-bàn rốt ráo, chúng ta lại xa 

lìa pháp thân là cha mẹ chúng ta, rồi hƣớng ra ngoài lang thang 

ăn xin, để không tìm ra đƣợc lối trở về quê, thật là đáng thƣơng 

biết bao! 

Phải  nhớ  rằng  chúng  ta  với  Phật  và  Bồ-tát  là  ngƣời  trong  nhà, 

cho nên Phật  mới nói: "Hết thảy chúng sanh, đều có Phật tánh, 

đều  có  thể  thành  Phật."  Nay  chúng  ta  ra  ngoài  cam  làm  ngƣời 

nghèo khổ, quên cha mẹ, quên quê nhà, cha mẹ chúng ta là pháp 

thân,  chính  là  Phật  và  Bồ-tát.  Họ  đều  mong  mỏi  chúng  ta  mau 

sớm trở về quê nhà - nơi cõi tịnh độ Thƣờng Tịch Quang. 

Bây giờ chúng ta ngồi thiền - thiền cái gì? Chính là tìm lại cha mẹ 

pháp thân. Gọi là: "Bể khổ vô biên, hồi đầu thị ngạn," nghĩa là chỉ 

217 

cần quay đầu lại là có thể trở về quê hƣơng gốc cũ. Bởi ý nghĩa 

trở  về  quê  quán  nên  mới  có  khóa  thiền  mùa  đông  98  ngày  này 

vậy. 



Một Trăm Ngày Thiền Thất 

Một  khóa  thiền  kéo  dài  98  ngày,  ở  một  nƣớc  phƣơng  Tây  này, 

tuy trong tƣơng lai chƣa hẳn là vô song, nhƣng tính đến nay phải 

nói là chƣa từng có. Chính là: chứng kiến một chuyện chƣa từng 

thấy, nghe một chuyện chƣa từng nghe! Mấy ngàn năm nay thực 

sự chƣa hề có một cuộc tu tập nào khổ công nhƣ vậy! Sáng sớm, 

từ  hai  giờ  đã  bắt  đầu  ngồi  thiền,  xen  vào  giữa  là  một  giờ  nghỉ, 

cho đến đêm 12 giờ mới ngủ. Vậy là mỗi ngày dụng công trọn 21 

tiếng đồng hồ. Bởi vậy mới nói là một khóa thiền chƣa từng có. 

Quý  vị  tham  dự  khóa  thiền  này,  tất  phải  khảo  nghiệm,  cố  gắng 

chịu đựng, để từ đầu thông suốt cho tới cuối, chớ không thể nửa 

chừng  bỏ  dở.  Nếu  không  thì  công  phu  bỏ  ra  sẽ  thành  uổng  phí 

hết,  chẳng  đƣợc  chút  gì,  lại  cô  phụ  bao  nhiêu  tâm  nguyện  của 

mình lúc khởi thủy. Có câu nói: "Nếm mùi cực khổ trong cái khổ, 

mới  trở  thành  kẻ  thƣợng  nhân."  Có  nhƣ  thế  mới  là  kẻ  siêu  việt 

trong hàng Phật tử chân chánh. 

Khóa  thiền  thất  này  lại  khiến  cho  tôi  vui  mừng  vì  có  mấy  vị  Tỳ-

kheo  và  Tỳ-kheo-ni  phát  tâm  "dạ  bất  đảo  đơn,"  nghĩa  là  tới  giờ 

ngủ, họ không trở về phòng mà ngồi luôn tại ghế thiền nghỉ. Cách 

thức tu trì nhƣ thế thực quả tại Tây-phƣơng chƣa từng có. (Sách 

kỷ lục có ghi: Bây giờ tất cả các pháp sƣ tại Vạn Phật Thành đều 

phát  nguyện  giữ  đúng  "mỗi  ngày  một  bữa  (ăn),  đêm  không  ngã 

218 

lƣng" (nhật trung nhất thực, dạ bất đảo đơn). Tinh thần nhƣ vậy 

thật đáng ngƣỡng mộ. 

Khi  ở  Hƣơng-cảng,  tôi  đã  từng  tham  dự  mƣời  tuần  thiền  thất. 

Trong  khóa  tu,  có  cả  một  vị  trƣởng  lão  mang  râu  -  Hòa-thƣợng 

Minh Quán, cũng có dự nữa. Ðó là một vị lão tu hành, còn tôi thì 

không. Chúng tôi cùng nhau ngồi đủ bẩy mƣơi ngày, kết quả giữa 

chúng tôi không ai hơn ai kém. 



Giữ Ðúng Quy Củ Thiền Ðƣờng 

98 ngày Thiền thất sắp sửa bắt đầu. Trong số các vị xuất gia, mỗi 

ngày  sẽ  có  một  vị  Duy-na,  phụ  trách  các  công  tác  khai  tĩnh,  chỉ 

tĩnh;  lại  có  thêm  một  vị  đƣơng  trị  để  lo  cung  cấp  nƣớc  trà.  Mỗi 

ngày ba lần dùng trà, hay  bốn lần cũng đƣợc, tùy tiện theo tình 

hình, không nhất định, "vô định pháp" mà! Bởi mọi ngƣời tận lực 

dụng công thiền định, nên khí hỏa bốc lên, do đó uống trà nhiều 

có thể hạ hỏa xuống. Tuy nhiên, phải chú ý! Chớ có làm bể ly trà. 

Quý vị phải biết rằng Hòa-thƣợng Hƣ Vân khi xƣa đánh rớt chén 

trà, nghe tiếng chén bể mà khai ngộ, đó chỉ là một việc không cố 

ý. Còn ngƣời nào cố ý làm bể ly trà thì vĩnh viễn không bao giờ 

có thể khai ngộ đƣợc, vì chính quý vị đã cố ý nhƣ thế. Cho nên 

nói: "hữu tâm thị vọng tƣởng, vô tâm thị cảm ứng." Quý vị không 

có lòng nghĩ làm bể mà hóa ra làm bể, vậy mới hay đó! 

Trong  lúc  ngồi  thiền,  không  ngƣời  nào  đƣợc  nói  chuyện.  Mỗi 

ngƣời tự mình chiếu cố thoại đầu của mình, tự mình dụng công. 

Trông  thấy  bất  cứ  ai,  cũng  mặc  kệ.  Tại  sao?  Bởi  không  ngƣời, 

không ta mà! Ai tới thì tới, ai đi thì đi, chỉ chuyên tâm chuyên chí 

tham câu "niệm Phật là ai?" trong thời gian 98 ngày ắt có kết quả. 

219 

Trong kỳ thiền thất mùa đông này, những ai chƣa khai ngộ sẽ bị 

phạt một trăm ngày quỳ hƣơng trƣớc ban thờ Phật. Còn đối với vị 

nào khai ngộ, tôi xin thiết một đại tiệc khai ngộ, muốn ăn thức gì 

sẽ có thức ấy, bảo đảm cả trăm vị đầy đủ. Có câu nói: "Thiên trù 

diệu cúng, thiền duyệt tô-đà." Lúc ấy đƣợc coi là giờ phút quang 

vinh nhất trong đạo Phật. Quý vị nhớ! Muốn khai ngộ, ta phải giữ 

quy củ đó! Nhƣ không muốn khai ngộ, thì xin cứ tùy tiện, không ai 

bó buộc quý vị. 



Bỏ Hết Lòng Ðố Kỵ Và Kiêu Mạn 

Bây giờ thiền thất bắt đầu. Bao nhiêu thứ gọi là đố kỵ, kiêu mạn, 

quý vị phải bỏ xuống hết. Bây giờ tôi khảo nghiệm thử xem quý vị 

có  thực  lòng  buông  bỏ  các  thứ  đó  hay  không.  Khảo  bằng  cách 

nào? Ðầu tiên là đánh bằng hƣơng bản. Bị đánh mà không biết 

đau, thì cho là đƣợc, là đủ tƣ cách tham gia ban thiền thất mùa 

đông này. 

Thế nhƣng,  không  biết  đau  thì  trơ  trơ nhƣ  cái  bàn,  không  có  tri 

giác; còn biết đau tức là không buông bỏ đƣợc. Vậy tại chỗ này, 

chúng ta hãy tham xem - làm cách nào đây? 

Bây giờ kẻ bị đánh không bỏ chạy mới là kẻ đại trƣợng phu. Ðã 

là đại trƣợng phu, thế tất phải có khí độ anh hùng, không sợ khốn 

khổ, không sợ gian nan, đầy tinh thần chịu đựng khắc khổ, trong 

thời gian 98 ngày, không thối chuyển, từ đầu thông suốt tới cuối. 

Phải  có  một  niềm  quyết  tâm,  coi  chết  nhẹ  nhƣ  không,  nhƣ  vậy 

mới thành công đƣợc. 

Trƣớc khi vào thiền, tôi có bài kệ nầy: 

220 

Ðại địa xuân hồi bách vật sinh 

Phấn toái hƣ không tự tại ông 

Tòng thử bất lạc nhân ngã tƣớng 

Pháp giới tuy đại tận bao dung. 

Ðại  địa  xuân  hồi  bách  vật  sinh:  Kỳ  thiền  thất  này  chính  là  khí 

tƣợng  của  xuân  về.  Trăm  loài  hân  hoan  nẩy  sinh  tƣơi  tốt.  Mọi 

ngƣời  đều  gặp  cơ  hội  khai  ngộ  và  ánh  sáng  tự  tánh  cùng  xuất 

hiện. 

Phấn toái hƣ không tự tại ông: Hƣ không vốn là vô hình, nếu quả 

hƣ  không  mà  tan  vụn  (phấn  toái)  thì  hƣ  không  cũng  không  có 

nữa. 'Tự tại ông' lúc đó, mới thật là đúng tƣ cách! 

Tòng thử bất lạc nhân ngã tƣớng: Từ đó trở về sau sẽ chẳng còn 

vƣớng  vào  nhân  tƣớng,  chẳng  vƣớng  vào  ngã  tƣớng.  Nhân 

không,  pháp  cũng  không.  Nhân  pháp  đều  không,  thế  là  tự  tại, 

cũng không còn chấp ngã, chấp pháp. Không chấp trƣớc, chính 

là giải thoát. 

Pháp giới tuy đại tận bao dung: Tuy pháp giới là không bờ không 

bến, nhƣng ta vẫn có thể ôm trọn pháp giới vào trong, nói cách 

khác,  so  với  pháp  giới  ta  còn  to  lớn  hơn  nữa.  Thế  mới  là  khả 

năng của kẻ đại trƣợng phu. 

Tự mình phải dụng công của mình. Công phu gì? Ðó là tham câu: 

"Niệm Phật là ai?" hay tham: "Trƣớc khi cha mẹ sanh ra thì bổn 

lai diện mục ta là gì?" hoặc câu: "Thế nào là chẳng thể không có!" 

Nỗ lực dụng công, nhất định sẽ có tin hay (khai ngộ). Bây giờ bắt 

221 

đầu vào thất! Vào! Vào! Vào! Thiền thất chính thức bắt đầu, cấm 

nói chuyện! 



Các Vị Ðều Là Thiện Tri Thức 

Các vị thiện tri thức! Tại sao lại xƣng hô quý vị là thiện tri thức? 

Nếu chẳng phải là thiện tri thức thì quý vị chẳng khi nào đến Bát-

nhã đƣờng (thiền đƣờng). Phàm đến Bát-nhã đƣờng để tu hành 

thì tất cả đều là thiện tri thức, do đó mới xƣng hô quý vị là thiện tri 

thức. 

Bát-nhã  là  tiếng  Phạn  (Prajna),  dịch  nghĩa  thành  trí  huệ.  Quý  vị 

đều là bậc đại trí huệ mới đến Bát-nhã đƣờng. Tại sao là đại trí 

huệ? Bởi trong các kiếp quá khứ quý vị đã từng gieo nhiều căn 

lành, nhiều hạt giống Bồ-đề. Cũng chính là trong quá khứ, quý vị 

đã đời đời kiếp kiếp cúng dƣờng Phật, cúng dƣờng Pháp, cúng 

dƣờng Tăng. Ðã tích lũy những công đức nhƣ thế, thì ngày nay 

nhân duyên thành tựu, mới tham dự khóa thiền. Ðây chẳng phải 

là nhân duyên nhỏ, mà là nhân duyên to lớn, cũng là nhân duyên 

của  việc  liễu  sinh  thoát  tử,  mà  cũng  có  thể  nói  là  nhân  duyên 

thành Phật. Bởi các lý do trên nên mới xƣng hô quý vị là thiện tri 

thức. 

Thiện  tri  thức  chính  là  biết  con  đƣờng  thiện,  không  biết  con 

đƣờng ác. Nếu biết đƣờng ác thì phải kêu là ác tri thức. Thế nào 

là thiện tri thức? Thiện tri thức là chánh tri chánh kiến, hành động 

hợp với Phật pháp, tu tập chiếu theo Phật pháp, từng hành động 

cử chỉ đều tƣơng ứng với Phật pháp. Thế nào là ác tri thức? Ác 

tri thức thì tà tri, tà kiến, chuyện gì cũng đi ngƣợc với Phật pháp, 

tức nhƣ câu nói "bội đạo nhi trì," quay lƣng với đạo mà đi. 

222 

Nay quý vị tụ hội tại Bát-nhã đƣờng, nhất tâm thiền định để cầu 

khai ngộ và đại trí huệ. Nếu thực sự sáng suốt, chân chánh giác 

ngộ,  quý  vị  sẽ  tuyệt  đối  không  làm  chuyện  điên  đảo  nữa.  Giác 

ngộ và sáng suốt nhƣ vậy nhất loạt đều do công phu tu hành mà 

thành  tựu.  Bởi  vậy  kẻ  tu  hành  không  nên  sợ khổ,  sợ khó  khăn. 

Khi  đã  ngồi  thiền  thì  chân  đau  cũng  mặc,  lƣng  mỏi  cũng  không 

quan tâm, phải giữ vững tinh thần đại vô úy, sống chết với thiền, 

sống  chết  với  tu,  tuyệt  đối  không  thể  vì  đau  mỏi  mà  đầu  hàng, 

phải làm kẻ đại trƣợng phu, đại anh hùng. 

Kẻ tu hành cần phải có một sự kiên nhẫn không lay chuyển, một 

ý chí không lùi bƣớc, trƣớc mọi nghịch cảnh tuyệt đối không cúi 

đầu,  tuyệt  đối  không  bị  khuất  phục.  Chân  đau  lại  càng  cố  chịu 

đựng, lƣng mỏi càng cố gắng. Buồn ngủ ƣ? Mở to hai mắt, thách 

thức  ma  ngủ.  Càng  buồn  ngủ  càng  tốt,  đàng  nào  cũng  tham, 

tham  cho  tới  lúc  dƣơng  khí  đầy  đủ  trở  lại,  thì  ma  ngủ  phải  bỏ 

chạy.  Nếu  nhƣ  chúng  ta  không  chiến  đấu  với  ma  ngủ,  thì  ta  sẽ 

muôn  đời  làm  nô  lệ  cho  nó,  nghe  theo  mệnh  lệnh  của  nó  và  sẽ 

chịu nó sai khiến. 



Nhận Ra Bổn Lai Diện Mục 

Mục đích chúng ta tham gia thiền thất là cầu khai mở trí huệ, trở 

về tận cùng gốc gác của mình, tuyệt đối phải nhận ra bổn lai diện 

mục. 

Bổn lai diện mục của chúng ta ra sao? Cùng với chƣ Phật là một, 

chẳng sai khác. Có điều chúng ta là chúng sanh không có trí huệ 

nên không nhận ra nó, và cũng từ nguyên nhân đó mà trở thành 

điên  đảo,  quay  đầu  lộn  đuôi,  sanh  tử  trong  cảnh  mơ  mộng  hỗn 

223 

độn,  thậm  chí  còn  biến  hiện  thêm,  khiến  cho  đã  mê  càng  thêm 

mê,  đã  ở  trong  mộng  còn  thêm  mộng,  trong  chỗ  điên  đảo  còn 

thêm điên đảo. Vì sao đến nỗi nhƣ vậy? Bởi vì không đƣợc gặp 

thiện tri thức, không đƣợc ai mách bảo lối về quê hƣơng, tức con 

đƣờng tìm bổn lai diện mục. Nay rất đông thiện tri thức tụ hội tại 

đây,  cùng  nhau  hƣớng  tới  con  đƣờng  rộng  lớn,  quang  minh  để 

tìm vể bổn lai diện mục. Ðúng là: 

Thập phƣơng đồng tụ hội 

Giai kỳ học vô vi 

Thử thị tuyển Phật trƣờng 

Tâm không cập đệ quy. 

Nghĩa là: 

Mƣời phƣơng cùng tụ hội 

Ai nấy học vô vi 

Ðây là trƣờng tuyển Phật 

Tâm không đậu vinh quy. 

Quý  vị  thiện  tri  thức  từ  mƣời  phƣơng,  tới  Bát-nhã  đƣờng  này 

cùng  nhau  học  tập  pháp  vô  vi.  Bát-nhã  đƣờng  chính  là  trƣờng 

tuyển  Phật.  Ai  tới  đƣợc  chỗ  vô  nhân  vô  ngã  thì  ngƣời  đó  đƣợc 

chấm đậu. Ai không buông bỏ nổi, kẻ đó bị đánh rớt. Ai đƣợc tâm 

không đây? Ngƣời đó đƣợc đỗ Trạng nguyên. Lúc đó, áo gấm về 

làng, rạng rỡ tổ tông. 

Nhƣ  muốn  làm  kẻ  đại  trƣợng  phu,  đại  anh  hùng,  vậy  phải  ngồi 

xuống tham thiền, mới có thể đạt mục đích. Ðại anh hùng chính là 

224 

bậc  đại  giác,  đại  giác  chính  là  Phật.  Ngồi  thiền  mà  đạt  tới  cảnh 

giới vô ngã, thì chân có đau cũng không hay, lƣng có mỏi cũng 

không biết. Trong, không cảm thấy thân tâm, ngoài, không biết có 

thế giới, tới lúc đó, trong khoảnh khắc, bừng lên đại ngộ: vốn là 

nhƣ thế! 

Nếu rõ ràng có ngã, thì có "cái ngã" ở chỗ này. Quý vị ở tại chỗ 

này, ai không ở tại chỗ này? Không ở tại chỗ này cũng là ai đó? 

Không ai ở tại đây, cũng chẳng ai không ở tại đây, cho nên gọi là 

vô ngã. 

Nguyên do vì không có tại, nên mới không có ngã. Nếu còn có tại 

thì còn có ngã tại. Có tại thì đúng ra phải là tự tại, chớ không phải 

ngã tại. Tự tại không thể có ngã, nếu có ngã thì không phải tự tại. 

Có  ngã  nên  mới  sanh  lắm  chuyện  phiền  phức,  kể  ra  không  thể 

hết  đƣợc.  Nào,  ngủ  chẳng  đủ,  tinh  thần  không  khoan  khái.  Ăn 

chẳng đủ, bụng không dễ chịu. Mặc không đủ, thân thể ớn lạnh. 

Bởi  đâu  mà  có  những  hiện  tƣợng  đó?  Bởi  chƣng  có  cái  ngã. 

Muốn  không  có  ngã,  chỉ  còn  một  biện  pháp,  đó  là  đến  thiền 

đƣờng mà ngồi thiền, thiền tới thiền lui, thiền cho tới lúc đạt đƣợc 

vô ngã, đạt đƣợc cảnh giới gọi là: "Vô nhân vô ngã Quán tự tại, 

phi không phi sắc kiến Nhƣ-lai." Tới lúc đó thì tự tại vô cùng, tự 

khắc sẽ biết bổn lai diện mục là nhƣ thế nào. Tuy nhiên, tới đƣợc 

cảnh giới đó chẳng phải dễ dàng. Bởi vậy mới cần phải gắng sức 

nhẫn chịu, chịu đựng mọi thống khổ, mọi sự gian nan. Nhƣ quả 

qua đƣợc cửa ải này thì sẽ gặp một sự thống khoái: chính là ăn 

bằng niềm vui thiền duyệt, và sống trong pháp hỷ. 

Bất luận làm một công việc gì, buổi đầu tƣơng đối khó khăn. Lâu 

dần,  sẽ  thành  quen,  không  cảm  thấy  khó  nữa.  Ngồi  thiền  cũng 

nhƣ  vậy.  Trong  thiền  đƣờng,  cố  gắng  chịu  đựng,  khi  đã  chịu 

225 

đựng  đƣợc  rồi  thì  không  còn  cảnh  giới  nào  làm  cho  giao  động. 

Vậy là đã có chút ít định lực. Có một chút định lực tức sẽ có chút 

huệ lực. Tích tiểu thành đại, khi huệ lực đầy đủ thì tự khắc khai 

ngộ. 



Tham Thiền Chính Là Trì Giới 

Chúng  ta  ngồi  thiền,  nhất  tâm  tham,  tham  "niệm  phật  là  ai?"  và 

giữ  vững  câu  thoại  đầu  này,  liên  miên  không  nghỉ,  mật  thiết 

không hở. Vậy trong thời gian tham "niệm Phật là ai?" chúng ta 

có thể gây đƣợc nghiệp xấu chăng? Nhƣ là sát sanh, ăn trộm, tà 

dâm hoặc nói dối, uống rƣợu, đƣợc chăng? Tuyệt đối không thể 

có những chuyện đó. Vậy là trì giới. Có câu nói: "Bất trì chi trì," 

chẳng  dụng  ý  trì  giới  mà  tự  nhiên  trì  giới.  Trì  giới  sẽ  sanh  định 

lực, do định mà sanh ra huệ. Còn nhƣ trong thời gian không tham 

thiền, đầu óc nổi lên nhiều vọng tƣởng, xui khiến ngƣời ta có thể 

sát  sanh,  ăn  trộm,  tà  dâm,  nói  dối,  uống  rƣợu,  thậm  chí  có  thể 

vọng động đủ thứ chẳng kể việc gì. Một niệm sai lầm, có thể nẩy 

sanh biết bao nghiệp tội. Ngồi thiền ở đây, chẳng còn vấn đề gì 

nữa, mọi thứ đều đƣợc giải quyết, đó là ý nghĩa chẳng dụng ý trì 

giới mà tự nhiên trì giới. 

Ngồi thiền ở đây tức là chăm tu  giới định huệ.  Tu giới định huệ 

tức là diệt trừ tham sân si. Cho nên tham thiền bao gồm đầy đủ 

các pháp tu, hết mọi pháp đều nằm trọn trong tham thiền. Chúng 

ta tham, nhƣng phải tham hoạt thiền, càng tham càng có trí huệ. 

Chớ có tham tử thiền, càng tham càng ngu si, lấy mặt trời cho là 

mặt trăng, há chẳng phải là điên đảo sao? 

226 

Luyện Thành Thân Kim Cƣơng Bất Hoại 

Chúng ta tham thiền để khai mở trí huệ. Khi chƣa tới lúc trí huệ 

khai mở, chúng ta nhất định phải gặp khổ. Thí dụ khi ta dùng lửa 

lớn để luyện hoàng kim, đốt lên ta sẽ biết thật hay giả. Ngƣời ta 

nói: "Chân kim bất phạ hỏa luyện," vàng thật chẳng sợ lửa của lò. 

Vô luận luyện cách nào, trọng lƣợng vẫn không giảm thiểu, mầu 

sắc lại càng thêm sáng. Thiền đƣờng chính là một lò luyện lớn. 

Quý vị đều là vàng thật, tại nơi đây luyện thành thân kim cƣơng 

bất hoại. 

Muốn thành thân kim cƣơng bất hoại, lúc đầu phải chịu khổ đã. 

Khổ tận cam lai, sau đó mới có thể đạt đƣợc cảnh giới nhƣ vừa 

kể. Mọi ngƣời ráng sức tham đi! Tham đi! Tham cho thấu suốt, ắt 

thành thân kim cƣơng bất hoại. 

Có ngƣời nói:  

- Cái khổ này, thiệt là chịu không nổi. 

Ai biết nó khổ, ai biết nó đau. Lại có ngƣời bảo: 

- Tôi biết khổ, tôi biết đau. 

Quý vị là ai đó? Lại có ngƣời bảo: 

- Tôi là chính cái thân thể của tôi. 

Thân thể của quý vị là quý vị, vậy giả sử quý vị chết rồi thì thân 

thể của quý vị vẫn còn ở đây chớ? Cớ sao đánh nó, nó lại không 

biết đau; chửi nó, nó vẫn nhẫn chịu? Lại có ngƣời bảo: 

- Bởi vì chết rồi nên không còn vấn đề gì nữa! 

227 

Vậy thì, ở đây ta coi nhƣ chết rồi vậy, cho nên có câu: "Dục yêu 

nhân bất tử, tiên tác hoạt tử nhân," nghĩa là muốn thành kẻ bất 

tử, trƣớc hết hãy sống nhƣ ngƣời chết. 

Nay tự ta hãy làm thành ngƣời chết, tức là ta sẽ không có tham, 

không có sân và si. Tại sao có tham sân si? Bởi vì quý vị chƣa 

coi cái thân thể quý vị nhƣ một cái thây chết. Nếu đã chết thì còn 

tham gì nữa? còn sân gì nữa? Còn si gì nữa? Bây giờ, tuy quý vị 

chƣa chết, nhƣng hãy cứ làm nhƣ chết. Vậy là còn tham cho ai? 

Sân cho ai? Si cho ai nữa? Cái chết của tham thiền chẳng phải là 

chết thiệt. Muốn đƣợc khai ngộ, tất phải chết một lần, sau đó mới 

luyện thành thân kim cƣơng bất hoại. 



Thiền Ðƣờng Là Nơi Tạo Thánh Nhân 

Hồi  đức  Phật  Thích  Ca  tu  ở Tuyết-sơn,  chỉ  ăn  một  hạt  mè,  một 

hạt  mì  để  duy  trì  sanh  mạng.  Vì  câu  chuyện  này  mà  ai  ai  cũng 

biết tới Tuyết-sơn. Về sau, Phật đến gốc cây bồ-đề ngồi tĩnh tọa 

suốt  49  ngày  thì  Ngài  ngộ  đạo,  chứng  đƣợc  quả  Phật,  nên  nơi 

này đã trở thành thánh địa, đúng nhƣ câu nói: "nhân kiệt địa linh." 

Ðƣợc  gọi  là  thánh  địa  cũng  là  nhờ  danh  tiếng  của  thánh  nhân. 

Phàm thánh nhân ở chỗ nào thì chỗ đó biến thành thánh địa. Kẻ 

phàm phu ở chỗ nào, muốn chỗ đó là thánh địa cũng không thể 

thành thánh địa đƣợc. 

Ngƣời xƣa có câu: "Thiên thời không bằng địa lợi, địa lợi không 

bằng nhân hòa." Ở thiền đƣờng chúng ta cùng tu hành với nhau, 

đó chính là nhân hòa. Chẳng làm phiền lòng bất cứ ai, gọi là nhƣ 

pháp. Ðạo tràng nhƣ pháp mới đƣợc nhƣ vậy. Có đạo tràng mới 

có chỗ để mà tĩnh tu, và có tĩnh tu mới đƣợc trí huệ. Nếu không 

228 

có đạo tràng thì dù có muốn tĩnh tu cũng đành chịu. Bây giờ, may 

mắn  chúng  ta  có  đƣợc  đạo  tràng,  chúng  ta  phải  nghiêm  cẩn  tu 

hành mới đúng. 

Thánh địa của chúng ta chính là Bát-nhã đƣờng, nơi chuyên tạo 

các thánh nhân - chẳng phải ngƣời thƣờng, mà là thánh hiền cả, 

hoặc  a-la-hán,  hoặc  Bồ-đề-tát-đõa.  Ai  là  thánh  nhân  đều  chẳng 

sợ khổ, chẳng sợ khó. Ai còn sợ khổ, sợ khó, bây giờ tuy chẳng 

phải là thánh nhân, tƣơng lai cũng là thánh nhân. Nói vậy nghĩa 

là sao? Vốn là, tôi đã từng có lời phát nguyện: "Phàm các đệ tử 

đã quy y với tôi, nhất định sẽ thành Phật. Nếu không thành Phật, 

ắt là tôi sẽ chờ họ tới lúc họ thành Phật." Tôi biết chắc tƣơng lai 

rồi họ cũng thành Phật, cho nên mới nói sau này họ sẽ là thánh 

nhân. 

Ðối với các quý vị, tôi hết sức kỳ vọng, mong quý vị nỗ lực dụng 

công, chớ có trễ nải, chớ có phóng dật, giữ gìn quy củ, y pháp tu 

tập, để quyết tâm thành kẻ thánh nhân. Tôi hy vọng trong 98 ngày 

quý vị thành tựu đƣợc quả thánh nhân kim cƣơng bất hoại. 

Ngài Lục tổ có nói:  

Phật pháp tại thế gian 

Bất ly thế gian giác 

Ly giác mịch bồ đề 

Cáp nhƣ cầu thố giác. 

Dịch nghĩa: 

Phật pháp ở thế gian 

229 

Chẳng (có) giác (giác ngộ) ngoài thế gian 

Tìm Bồ-đề ngoài thế gian 

Chẳng khác kiếm sừng thỏ. 

Căn cứ bốn câu trên trong kinh văn để phân tích, ngƣời tu hành 

phải  có,  mà  ngƣời  hộ  pháp  cũng  phải  có.  Quý  vị!  Ðã  nguyện  ý 

xuất gia thì tu pháp, đã nguyện  ý tại gia thì hộ pháp. Ai ai cũng 

làm hết trách nhiệm của mình, làm tròn phận sự của mình. Ngƣời 

xuất gia thì thực lòng tu tập, ngƣời tại gia thì thành tâm hộ pháp, 

mỗi ngƣời theo đúng công việc của mình mà làm! 

Hết mọi pháp đều là pháp Phật, có cái gì để vui mừng hay không 

vui  mừng?  Tham  thiền  thì  ở  tại  chỗ  này  dụng  công,  không  nên 

mang tâm yêu ghét, mà phải dụng công với tâm bình thƣờng. Ví 

dụ  nhƣ,  mặt  nƣớc  hồ  trong  tiết  xuân,  không  gợn  sóng,  nên  các 

thứ hỗn tạp tự nhiên lắng xuống, làm cho mặt nƣớc lặng và trong. 

Tham nhiền cũng giống nhƣ vậy, chẳng có vọng tƣởng, thì pháp 

thân xuất hiện. Mấy câu pháp trên rất là quan trọng, mong quý vị 

y theo ý nghĩa đó tu hành, tức trí huệ sẽ chóng khai mở. Có câu 

rằng: "Thuyết đích thị pháp, hành đích thị đạo," nghĩa là, nói ra là 

pháp,  làm  ra  là  đạo.  Nay,  biết  pháp  mà  không  hành  đạo,  thì 

chẳng đúng chút nào. 



Cày đƣợc Phần Nào, Thâu Hoạch Ðƣợc Phần Ðó 

Nhân  dịp  cử  hành  khóa  thiền  này,  rất  nhiều  ngƣời  không  tin  có 

một nơi nào ngƣời ta lại dụng công tu hành nhƣ vậy. Có ngƣời 

thì cho rằng chúng ta nói chơi, có ngƣời bảo chúng ta khùng. Nếu 

không,  sao  lại  không  ngủ,  lại  ăn  ít,  mỗi  ngày  công  phu  21  tiếng 

230 

đồng  hồ?  Không  thể  có  chuyện  đó,  tuyệt  đối  không  làm  đƣợc 

đâu! Ở ngoài ngƣời ta phê bình nhƣ vậy. Tuy nhiên đối với chúng 

ta, nhất định chúng ta sẽ thực hiện viên mãn, làm cho họ thất kinh 

một phen và phải thốt lên rằng: ?! Thật sự tu hành! 

Mỗi ngày một dũng mãnh tinh tấn, tuyệt đối không thụt lùi, để cho 

mọi ngƣời nhận thấy chúng ta thật sự tu, còn họ thì bị bỏ lại, làm 

kẻ  lạc  hậu.  Chúng  ta  phải  tiến  lên  trƣớc  họ,  để  thành  những 

ngƣời  lãnh  đạo  của  họ,  đặng  dẫn  họ  vào  con  đƣờng  tu  hành. 

Muốn  thành  ngƣời  lãnh  đạo  tất  nhiên  phải  tu  hành  chân  chánh. 

Trong  thời  gian  tu  tập,  một  phút  cũng  không  bỏ  uổng,  từng  giờ 

từng khắc, từng niệm không quên "niệm Phật là ai?" Ðiều tối kỵ 

trong  việc  tu  hành  là  sự  lƣời  biếng.  Nếu  quả  có  lƣời  biếng  thì 

không tới đƣợc chỗ đó. Chỗ đó là ở đâu? Là ở chỗ hết sức mầu 

nhiệm không thể nói ra đƣợc. Cảnh giới đó không thể nghĩ bàn, 

nhƣ  ngƣời  uống  nƣớc,  nóng  hay  lạnh  ngƣời  đó  tự  khắc  biết, 

ngƣời ngoài không biết đƣợc, chỉ có thể tự mình thể hội mà thôi. 

Nếu có cơ hội gặp khóa thiền, ta phải tham dự cho kỳ đƣợc. Dự 

một  lần,  thâu  hoạch  đƣợc  một  lần.  Không  ăn,  có  thể  chịu  đói, 

nhƣng không tham gia thiền thất thì không đƣợc; không có áo có 

thể  chịu  lạnh,  nhƣng  không  tham  gia  thiền  thất  thì  không  đƣợc. 

Bởi  các  chƣ  Phật  mƣời  phƣơng  đều  phải  đi  qua  con  đƣờng  ấy 

mới thành Phật quả. 

Có ngƣời sợ khổ, không dám tham gia thiền thất, đó là một quan 

niệm  sai  lầm.  Trong  quá  khứ,  chúng  ta  chƣa  từng  gặp  những 

khóa thiền thất nhƣ thế này, thế cho nên chúng ta cứ sanh tử mãi 

trong vòng luân hồi. Nếu quả đã từng tham gia thiền thất, thì chắc 

chắn chúng ta không vọng tƣởng, chắc chắn không điên đảo; đối 

231 

với ngũ dục tài, sắc, danh, thực, thùy, tuyệt đối không tham luyến; 

coi ngũ dục nhƣ năm con đƣờng dẫn tới địa ngục vậy. 

Ngồi tĩnh tọa tham thiền, khi hỏa hầu tới mức, thì sẽ có một loại 

định  lực  kim  cƣơng,  khiến  cho  chúng  ta  không  bị  ngũ  dục  lay 

chuyển. Khi đó, tài chẳng ham, sắc chẳng ham, danh chẳng ham, 

ăn chẳng ham, ngủ chẳng ham, ngay trong mộng cũng không còn 

một  ý  niệm  tham  dục,  trong  mộng  mà  tâm  cũng  thanh  tịnh,  đó 

mới là cảnh giới sẽ đạt tới. Rồi kế đó lại dấn bƣớc thêm tu hành, 

hành giả sẽ đạt cảnh giới không mộng để thành tựu quả thánh. 

Ngƣời  ta  trong  lúc  tỉnh  còn  làm  chủ  đƣợc  mình.  Ngoại  cảnh  có 

thể đến dụ, nhƣng lý trí kiên cƣờng, định lực sung túc thì ngoại 

cảnh  cũng  không  thể  lay  chuyển.  Tuy  nhiên  ở  trong  mộng  thì 

không  làm  chủ  đƣợc.  Thấy  quỷ  thì  sợ  quỷ,  thấy  hổ  sợ  hổ,  thấy 

tiền  tài  ham  tiền  tài,  thấy  sắc  ham  sắc,  tức  là  bị ngoại  cảnh  mê 

hoặc. Thản hoặc, trong mộng có thể làm chủ đƣợc, nhƣng trong 

bệnh  tật  thì  lại  không  đƣợc.  Hoặc  trong  khi  bệnh  tật  làm  chủ 

đƣợc,  đến  khi  chết  lại  làm  chủ  chẳng  đƣợc.  Muốn  làm  chủ  khi 

sống cũng nhƣ khi chết, tất phải tham thiền. Dụng công nhƣ vậy, 

một phần công phu sẽ mang lại một phần thâu hoạch, mƣời phần 

công phu sẽ có mƣời phần thâu hoạch. Có câu nói: "Ông tu ông 

chứng, bà tu bà chứng," ai tu ngƣời ấy chứng, chẳng tu thì chẳng 

chứng. Giá trị tu hành phải dựa vào chính công phu chân thật của 

mình, có nhƣ vậy thì mới đi lại tự do, tâm thể thanh thản, bởi vì 

trong thế gian không hề có chuyện không công lao mà đƣợc thâu 

hoạch. 

232 

Chịu Khổ Là Nền Tảng Tu Phật 

Ðức  Phật  Thích  Ca  đã  thành  Phật  từ  vô  lƣợng  kiếp  trong  quá 

khứ. Tuy nhiên, do tâm đại từ đại bi của Ngài muốn cứu độ các 

chúng sinh, đặc biệt những ai chƣa có tâm trƣờng viễn, không đủ 

tâm kiên cố và thành khẩn, do đó Ngài thị hiện thành Phật để dẫn 

dắt họ. 

Ðể nêu ra cái yếu tố căn bản, trong sáu năm Ngài tu khổ hạnh tại 

Tuyết-sơn. Tại sao phải khổ tu? Bởi khổ tu là nền tảng để thành 

Phật.  Thí  dụ  chúng  ta  xây  nhà  lầu  thì  công  việc  đầu  tiên  là  làm 

nền  móng  cho  kiên  cố,  sau  đó  mới  xây  lên  thành  lầu  cao.  Nền 

móng không chắc thì không thể đƣợc, chẳng khác gì xây nhà trên 

bãi cát vậy. 

Chúng ta ngồi thiền tại thiền đƣờng này, so với ở Tuyết sơn thì 

tốt hơn nhiều lắm. Tuy ăn không ngon, nhƣng không đến nỗi đói 

ăn,  ốm  nhom  nhƣ  que  củi.  So  với  đức  Phật  Thích  Ca  ở  Tuyết-

sơn thì dễ chịu hơn biết bao! Nay, chúng ta đã có đủ cơ hội nhƣ 

thế  này,  có  đạo  tràng  tổ  chức  thiền  tập  nhƣ  vậy,  chúng  ta  nhất 

định phải phấn chấn tinh thần mà ráng sức tham thiền. Chúng ta 

phải bắt chƣớc tác phong của Bồ-tát Vi-đà, oai nghi lẫm liệt, cầm 

chày  kim  cƣơng  để  hàng  phục  ma  ngủ,  chớ  không  phải  để  đầu 

hàng  nó.  Ðầu  gục  xuống  trƣớc  bụng  là  không  phải  tƣ  thế  đúng 

đắn của ngƣời tham thiền. Cũng chớ có học thói con rùa đen, rụt 

đầu rút cổ lại, đó cũng chẳng phải oai nghi của ngƣời tu thiền. 

Dụng công tham thiền cũng không nên làm quá dữ, hay quá yếu 

ớt, một đàng thì thái quá, một đàng bất cập. Tu hành là phải giữ 

trung  đạo,  tránh  sự  thiên  lệch,  cho  nên  có  câu  nói:  "khẩn  liễu 

băng, mạn liễu tùng, bất khẩn bất mạn tài thành công," nghĩa là: 

233 

gấp thì căng, nới thì trùng, chẳng gấp chẳng nới mới thành công. 

Cứ  nhƣ  vậy,  ngày  ngày  dụng  công,  từng  giờ  dụng  công,  không 

gấp,  không  nới,  dần  dà  tới  lúc  thành  công  và  thành  công  tức  là 

đạt tới cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn. Ðạt tới cảnh giới đó không 

quá  vui  mừng,  mà  không  đạt  đƣợc  cũng  không  quá  bi  ai.  Nhƣ 

nếu  quá  hoan  hỷ,  thì  ma  hoan  hỷ  lại  tới  quấy  nhiễu  làm  ta  mất 

định lực, khiến cho từ sáng tới tối cứ khúc khích cƣời, không còn 

vẻ tự nhiên nữa. Có ai hỏi cƣời cái gì? Không biết. Chẳng hiểu tại 

sao mà cƣời, nhƣ kẻ phát cuồng, đó chính là ma cuồng ám. Nếu 

để  lòng  bi  ai  quá  độ,  thì  ma  bi  ai  sẽ  tới  quấy  nhiễu,  làm  ta  mất 

định lực, khiến cho từ sáng đến tối cứ thút thít khóc, một cách bất 

bình  thƣờng.  Hỏi  tại  sao  khóc?  Nói:  "Chúng  sanh  quá  khổ  a! 

Ðáng  thƣơng  quá!  Tôi  muốn  cứu  độ  chúng  sanh."  Chính  mình 

chẳng độ đƣợc mình, thì làm sao độ đƣợc chúng sanh? Ðó chính 

là hiện tƣợng ma bị ai đến ám. 

Tại  thiền  đƣờng  chúng  ta  chuyên  tâm  tham  thiền,  chân  có  đau 

cũng ráng nhẫn. Nhẫn đến cực điểm thì sẽ hết đau. Tại sao? Vì 

khổ tận cam lai, sau đó là tốt đẹp, cho nên nói cái khổ chính là 

nền tảng thành đạo. Mấy câu sau đây diễn tả ý nghĩa của cái khổ 

này: 

Bất kinh nhất phiên hàn triệt cốt 

Chẩm đắc mai hoa phác tỵ hƣơng. 

Dịch nghĩa: 

Chửa nếm một phen lạnh thấu xƣơng 

Ðâu đƣợc thƣởng thức hƣơng hoa mai. 

234 

Thế Nào Gọi Là Kim Cƣơng Bồ Ðề Hải 

Thế  nào  là  kim  cƣơng?  Kim  cƣơng  mang  ý  nghĩa  của  sự  bất 

hoại.  Thế  nào  gọi  là  bồ  đề  hải?  Ðó  là  nghĩa  của  biển  đại  giác. 

Thật  ra  ý  nghĩa  này  so  với  biển  còn  sâu  hơn,  còn  xa  rộng  hơn 

nữa.  Biển  giác  này  thật  là  mênh  mông  không  bờ  bến,  tóm  lại 

không thể nghĩ bàn. Chúng ta tu pháp kim cƣơng, tu sao cho tự 

tánh  trong  sáng  nhƣ  kim  cƣơng,  cho  tâm  thể  kiên  cố  nhƣ  kim 

cƣơng, và cho thân thể cũng bất hoại nhƣ kim cƣơng. 

Chúng ta tham thiền tại Bát-nhã đƣờng, chính là tu đại pháp kim 

cƣơng, tức là dùng lửa bát-nhã tam-muội thiêu rụi hết các tập khí, 

đốt  cháy  ba  độc  tham,  sân,  si  luyện  thành  giới  định  huệ.  Cách 

thức thiêu ra sao? Tức là dùng  kiên - kiên cƣờng, dùng thành  - 

thành khẩn, dùng hằng - lâu bền để thiêu. Tu không ngừng, ngày 

ngày tháng tháng, sẽ tới lúc tự tánh sáng suốt xuất hiện. Ý nghĩa 

đó cũng giống nhƣ ánh nắng mặt trời làm tan tuyết, mỗi ngày tan 

một ít, lâu dần tuyết sẽ tan biến. 

Tọa thiền tại thiền đƣờng là làm tan tuyết trong tự tánh. Tuyết này 

tích lũy từ nhiều đời nhiều kiếp, nay chúng ta dùng trí huệ để làm 

tan nó. Tuyết đó là vô minh phiền não, nó đƣơng làm vật chƣớng 

ngại  khiến  tâm  ngƣời  tu  hành  mất  sự  thanh  tịnh,  cho  nên  nếu 

không làm tiêu tan nó thì không xong. Còn có nó, còn nhiều phiền 

não, nhƣ cảm thấy khổ, cảm thấy đau, cảm thấy không thoải mái 

chẳng hạn. Nếu tham thiền mà dụng công, tất có định lực, lúc đó 

chân  sẽ  không  thấy  đau,  lƣng  không  thấy  mỏi,  đầu  không  thấy 

nhức.  Nhƣ  mọi  thứ  khổ  không  còn  cảm  thấy,  vậy  là  đánh  phá 

đƣợc cửa ải sanh tử, chính là đạt đƣợc kim cƣơng bồ đề hải. 

235 

Tới đƣợc biển bồ đề kim cƣơng này, là cùng với pháp giới hợp 

làm một. Pháp giới to rộng ra sao? Nói ra không hết, tâm tƣởng 

cũng không tới đƣợc, to lớn nhƣ vậy. Kinh Lăng Nghiêm nói rằng: 

"Hƣ không sanh từ trong đại giác, nhƣ một cái bọt ở biển" (Không 

sinh đại giác trung, nhƣ hải nhất âu phát). Hƣ không này rốt ráo 

to rộng ra sao? Thực là không bờ không bến, không ai biết nổi. 

Ngày  nay  tuy  các  nhà  khoa  học  đã  trình  bầy  rõ  rệt,  nhƣng  vẫn 

chẳng  có  thƣớc  nào  đo  đƣợc  hƣ  không.  Cái  rộng  lớn  của  hƣ 

không thực là không thể ƣớc, không thể lƣờng đƣợc. Vậy mà đối 

với biển đại giác, nó chỉ là một cái bọt mà thôi. Hƣ không sanh từ 

biển đại giác cho nên nói biển đại giác là mẹ của hƣ không. 

Chúng ta phải trở về nguồn, quay về gốc, cho tới tận biển bồ đề. 

Bởi  vậy  mới  có  tạp  chí  do  chúng  ta  xuất  bản  với  tên  là  "Kim 

Cƣơng Bồ Ðề Hải." Thiền đƣờng của chúng ta gọi là "Kim Cƣơng 

Bồ Ðề Hải Thiền Ðƣờng," chúng ta thì lấy tên là Kim Cƣơng Bồ 

Ðề  Hải  Nhân.  Sau  này  thành  a-la-hán,  sẽ  có  tên  là  Kim  Cƣơng 

Bồ Ðề Hải A-la-hán; khi thành Bồ-tát thì sẽ gọi là Kim Cƣơng Bồ 

Ðề Hải Bồ Tát, rồi tới khi thành Phật thì sẽ là Kim Cƣơng Bồ Ðề 

Hải  Phật.  Nói  tóm  lại,  năm  chữ  Kim  Cƣơng  Bồ  Ðề  Hải  chính  là 

nhãn hiệu của chúng ta. 

Chúng ta tham thiền chính là trở về với bồ đề hải. Ngay bây giờ 

mƣời phƣơng chƣ Phật cùng các vị Bồ-tát, a-la-hán đƣơng ở nơi 

đó chờ đợi chúng ta. Chúng ta phải cố gắng dụng công, tinh tấn 

dũng mãnh, sao cho chóng đạt tới đích - nơi biển đại giác, chớ để 

chƣ Phật và chƣ vị Bồ-tát phải thất vọng. 

Các  chúng  sanh  đều  có  gốc  tích  ở  biển  đại  giác,  nhƣng  vì  vô 

minh mà thành mê hoặc, rồi vì mê hoặc mà tạo ra biết bao nhiêu 

nghiệp cho nên mới chịu quả báo luân hồi. Tình cảnh giống nhƣ 

236 

một hạt bụi nhỏ lơ lửng ở không trung, lúc ở trên, lúc ở dƣới, lúc 

bên  đông,  lúc  bên  tây,  phất  phơ  vô  định.  Chúng  ta  cũng  giống 

nhƣ hạt bụi nhỏ đó, chìm nổi trong luân hồi, bỗng chốc lên tầng 

trời,  bỗng  chốc  đọa  địa  ngục,  bỗng  chốc  làm  thân  ngƣời,  bỗng 

chốc  làm  kiếp  a-tu-la,  bỗng  chốc  súc  sanh,  bỗng  chốc  quỷ  đói. 

Khi mê, không giác ngộ thì chìm nổi trong sáu nẻo luân hồi. Nếu 

giác ngộ, hết mê, thì đó là con đƣờng liễu sinh thoát tử. 

Tại sao chúng ta lại mê mà không giác? Bởi vì chúng ta bị trúng 

độc nặng, tức ba độc tham, sân, si nên không thể giác ngộ. Nếu 

muốn giác ngộ thì phải tham thiền. Tọa thiền chẳng mê, đó là con 

đƣờng dẫn ta ra khỏi tam giới. 

Lúc chƣa giác ngộ, thấy thứ gì đều cho là thiệt, nhất là đối với tài 

sắc  danh  thực  thùy  (tiền  tài,  sắc  dục,  danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ 

nghỉ),  thứ  gì  cũng  tham  luyến,  không  xả  bỏ  đƣợc.  Nếu  là  giác 

ngộ,  thì  mọi  thứ  sẽ  thành  hƣ  ngụy,  nhƣ  hình  bông  hoa  trong 

gƣơng,  bóng  mặt  trăng dƣới  nƣớc,  tất  cả  đều  là  ảo  ảnh,  chẳng 

phải chân thiệt. 

Tự  tánh  của  chúng  ta  cũng  vốn  thanh  tịnh,  có  thể  ví  nhƣ  nƣớc 

trong,  không  vẩn  đục,  trông  xuống  thấy  suốt  tới  đáy  nƣớc.  Tuy 

nhiên,  từ  một  niệm  vô  minh  mà  phiền  não  dấy  lên,  giống  nhƣ 

nƣớc trong mà biến thành vẩn đục. Nƣớc chẳng trong, mặt trăng 

chẳng hiện, giống nhƣ khi ngu si, ánh sáng trí huệ không hiển lộ. 

Vô minh khởi lên có thể ví nhƣ khí trời lạnh lẽo làm cho nƣớc kết 

thành băng. Chẳng hạn lấy một bát nƣớc tạt vào mặt ai, ngƣời đó 

không  bị  hề  hấn  gì.  Nhƣng  nếu  nƣớc  đó  kết  thành  băng,  nhất 

định  là  ngƣời  ấy  sẽ  bị  thƣơng  đầu  chảy  máu,  có  khi  nguy  hiểm 

đến cả tính mạng. Cùng một vật thể mà sanh ra hai loại tác dụng, 

237 

cho nên có câu: "Phiền não tức Bồ-đề." Băng dụ cho phiền não, 

nƣớc dụ cho Bồ-đề. Làm cho băng tan thành nƣớc sẽ có lợi cho 

muôn loài. 



Một Niệm Chẳng Sanh Toàn Thể Hiện 

Nguyệt đáo thiên tâm xứ 

Phong lai thủy bất thức 

Nhất cổ thanh dị vị 

Lƣợc đắc thiểu nhân tri 

Cảnh  giới  nói  trên  chính  là  hình  ảnh  dụng  công  của  ngƣời  tu. 

Công phu tới độ có thể ví nhƣ mặt trăng chiếu giữa bầu trời, gió 

thổi ngay trên mặt nƣớc, mà một chút sóng gợn cũng không có. 

Ðúng là một cảnh tƣợng vừa thanh tịnh vừa nhu hòa, một ý vị lạ, 

không mấy ai biết tới. 

Dụng công mà tới đƣợc chỗ không ta, không ngƣời, không chúng 

sanh,  không  thọ  giả,  trong  thì  không  cảm  thấy  thân  tâm,  ngoài 

không  hay  có  thế  giới,  lúc  đó  mới  lãnh  hội  đƣợc  cái  ý  vị  mầu 

nhiệm này. Có điều rất ít ngƣời biết, vì phải qua kinh nghiệm thể 

hội của chính mình mới biết đƣợc. 

Tu  đạo  là  tự  mình  tu  cho  mình,  tự  mình  dụng  công  cho  mình. 

Không phải tu cho ngƣời khác, không phải dụng công giùm ngƣời 

khác. Có câu rằng: "Việc sanh tử của chính mình, do chính mình 

giải quyết; tự mình ăn thì tự mình no." Quý vị tu hành thì quý vị có 

thể liễu thoát sanh tử, bằng chẳng dụng công thì dĩ nhiên quý vị 

chẳng thể giải thoát sanh tử. 

238 

Chúng ta tu tập phải làm sao thành kẻ vô tâm, tức là trong không 

thân tâm, ngoài không thế giới, với hƣ không là cùng một thể. Ðó 

là lúc mà chấp nhân cũng không, và chấp pháp cũng không. Làm 

thế nào chứng đƣợc cảnh giới đó? Phải tu thiền. Tham thiền thì 

phải một dạ đinh ninh, tập trung tƣ tƣởng, đầu óc không nghĩ lung 

tung, giống nhƣ mèo rình chuột, nhƣ gà ấp trứng, nhƣ rồng nuôi 

hạt châu, hết lòng giữ gìn, chú ý, chuyên tâm mới tới đƣợc đích. 

Chúng  ta  tham  câu:  "Niệm  Phật  là  ai?"  Chữ  "ai"  chính  là  con 

chuột và chỗ ngồi tham này cũng chính là miệng lỗ chuột, do đó 

từng  giây  từng  phút  không  đƣợc  chểnh  mảng.  Nếu  sơ  hở  để 

chuột  chạy  mất  thì  bắt  làm  sao  đƣợc  "ai?"  Bởi  vậy  mới  có  câu 

nói:  "Một  niệm  chẳng  sanh  toàn  thể  hiện,  sáu  căn  vừa  động  bị 

mây  che."  Khi  một  niệm  chẳng  sanh  thì  toàn  thể  cái  "đại  dụng" 

hiện bầy, cái gốc trí huệ hiển lộ, nhƣng một khi sáu căn, mắt, tai, 

mũi, lƣỡi, thân, ý, dấy động thì chẳng khác gì trời đƣơng quang 

đãng mà có mây kéo đến, che lấp mặt trời. 

Khi  một  niệm  chẳng  sanh  thì  bên  trong  không  thân  tâm,  bên 

ngoài không thế giới. Ngồi thiền trong cảnh giới này sẽ không còn 

hô hấp nữa tuy chẳng phải là đã chết. Ở bên ngoài không hô hấp 

nữa, nhƣng bên trong, hô hấp vẫn còn hoạt động. Nếu khởi lên ý 

nghĩ rằng: "A! ta đã hết thở rồi!" thì tự nhiện sự hô hấp tiếp tục trở 

lại. Một niệm chẳng sanh, hô hấp ngừng lại, đó chính là chuyển 

pháp luân vô hình, hát khúc ca vô sanh vậy! 



Tu Ðạo Không Thể Sanh Tâm Sân 

Trƣớc đây có một vị tu định gọi là phi phi tƣởng xứ định, ý muốn 

sanh lên tầng trời phi phi tƣởng xứ. Ông ngồi tu bên bờ biển. Lúc 

239 

sắp vào định ông nghe có tiếng động từ dƣới nƣớc phát lên. Ông 

ngó xuống thấy  một con cá bơi lội dƣới nƣớc. Ông bèn tiếp tục 

việc tu, không để ý gì tới con cá. Tuy nhiên, dƣới nƣớc lại phát ra 

tiếng  động  ồn  ào,  liên  miên  không  dứt.  Ông  mở  mắt  ra  trông 

xuống, hóa ra lại vẫn con cá đó bơi đi bơi lại trƣớc mặt ông. Một 

niệm bực tức nẩy sinh trong lòng, ông bèn nói với con cá: "Mày 

còn  phá  không  cho  ta  nhập  định,  ta  sẽ  ăn  thịt  mày,  nuốt  trửng 

mày vào bụng đó!" Con cá nghe nói vậy, bèn bơi đi không dám 

trở lại nữa. 

Vị  tu  hành  nói  trên  vào  trong  định  phi  phi  tƣởng,  và  ngày  sau 

sanh lên tầng trời phi phi tƣởng xứ, hƣởng phƣớc dài trong tám 

vạn đại kiếp. Khi hết phƣớc, vị này đọa xuống kiếp súc sanh, làm 

thân  chim  biển  (ngƣ  ƣng),  ngày  ngày  bắt  cá  ăn  để  sống,  thỏa 

đƣợc  nguyện  của  mình.  Tới  lúc  Ðức  Phật  Thích  Ca  thành  đạo, 

nhân Ngài giảng pháp độ cho loài chim biển, vị đó mới đƣợc giải 

thoát.  Ðời  sau,  vị  này  làm  ngƣời,  theo  Phật  xuất  gia  và  chứng 

quả A-la-hán. Chiếu theo công án này, chúng ta thấy phàm ngƣời 

tu đạo phải tuyệt đối tránh tâm sân hận. Nếu không thận trọng, để 

tâm sân hận khởi lên, thì tƣơng lai sẽ lãnh hậu quả. Chúng ta nên 

ghi nhớ để cảnh giác. 





240 





Document Outline


	Thần Chú Ðại Bi, Nhiệm Mầu Không Thể Nghĩ Bàn

	Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát

	Niệm Quán Âm Trong Tự Tánh

	Tu Hành Phải Biết Hồi Quang Phản Chiếu

	Tại Sao Chúng Ta Phải Vào Thất Quán Âm

	Niệm Quán Âm Cứu Kẻ Lâm Nạn

	Chuyện Người Ðá Cầu Pháp

	Di Cư Ðến Thế Giới Cực Lạc

	Vạn Phật Thánh Thành Tẩy Rửa Thân Tâm

	Càng Niệm Quán Âm Càng Bớt Vọng Tưởng

	Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát Với Ðủ Sáu Căn

	Tự Xét Sai Lầm Của Mình

	Niệm Quán Âm Khi Khẩn Cấp

	Ðạt Tới Cảnh Giới Bất Ðộng Tâm

	Phải Cứu Vãn Nguy Cơ của Thế Giới

	Truy Ðiệu Ông Sadat

	Tham Sân Si Làm Chướng Ngại Ðường Tu

	Linh Cảm Quán Thế Âm

	Truyền Thọ Chú Khai Trí Huệ

	Sáu Nẻo Luân Hồi

	Pháp-sư Hằng Tại

	Pháp-sư Hằng Ðoan

	Bảy Bồ Ðề Giác Tri

	Tại Nước Mỹ, Phật-Pháp Mới Ở Bước Ðầu

	Cảm ứng của Phật Pháp

	Bốn Ðiều Ngài A-Nan Hỏi Phật

	Hằng Lai Pháp-sư

	Mỗ pháp-sư

	Bạch Vũ Trụ

	Mất Thân Người, Vạn Kiếp Chẳng được Lại

	Bổn Phận của Một Tín đồ Phật-giáo

	Hưng Khởi Vạn Phật Thánh Thành

	Kiền Thành Niệm Cát Tường Thần Chú

	Ngũ Giới Thập Thiện Tiêu Tai Nạn

	Ðầy Rẫy Sát Khí Trên Thế Giới

	Ngày Nguyên Ðán Nói Giáo Lý Phật

	Bắt Chước Tinh Thần Bồ Tát Ðịa Tạng

	Không Nên Làm Ô Nhiễm Hư Không

	Ðạo, Quý ở Hành

	Giữ Miệng Phòng Tâm

	Giòi Bọ Trên Thân Mình

	Thái Thượng Lão Quân Thanh Tịnh Kinh

	Ðạo Tràng Của Chánh Pháp Trụ Thế

	Cảnh Giới Của Thời Ðại Chánh Pháp

	Giải Thích Về Cấu Tạo Của Chữ 'Ðạo' 

	Học Thần Thông Ðể Báo Thù ? 

	Bốn Kiếp Thành, Trụ, Hoại, Không của Thế Giới

	Zero: Ðại Quang Minh Tạng của Tự Tánh

	Bạn Ðồng "Tham" Phải Ðộng Viên Nhau Tu

	Tu đạo Phải Học Pháp Cơ Bản

	Thế Giới Tôn Giáo Ðại Ðồng, Không Nên Phân Tranh

	Nơi Chánh Pháp Trụ Thế

	Niệm Khởi Tức Giác, Giác Rồi Tức Không

	Tội Ngập Trời, Sám Hối Thì Tiêu

	Nơi Quy Y Của Các Tín Ðồ Tôn Giáo Thế Giới

	Nhất Niệm Vô Minh Tức Ðọa Luân Hồi

	Cuộc Ðời Như Mộng, Như Ảnh

	Rốt Cuộc Ðạo Là Thế Nào ? 

	Thượng Ðức Bất Ðức, Hạ Ðức Chấp Ðức

	Bởi Ðâu Không Tương Ưng Với Ðạo ? 

	Thần Thông Của Người Tại Sao Không Hiển Hiện ? 

	Kinh Lăng Nghiêm: Biểu Tượng Của Chánh Pháp

	Tu Ðạo Phải Ðoạn Dục Khử Ái

	Thiền Thất Khai Thị

	Hãy Trở Về Quê Hương Của Chúng Ta

	Một Trăm Ngày Thiền Thất

	Giữ Ðúng Quy Củ Thiền Ðường

	Bỏ Hết Lòng Ðố Kỵ Và Kiêu Mạn

	Các Vị Ðều Là Thiện Tri Thức

	Nhận Ra Bổn Lai Diện Mục

	Tham Thiền Chính Là Trì Giới

	Luyện Thành Thân Kim Cương Bất Hoại

	Thiền Ðường Là Nơi Tạo Thánh Nhân

	Cày được Phần Nào, Thâu Hoạch Ðược Phần Ðó

	Chịu Khổ Là Nền Tảng Tu Phật

	Thế Nào Gọi Là Kim Cương Bồ Ðề Hải

	Một Niệm Chẳng Sanh Toàn Thể Hiện

	Tu Ðạo Không Thể Sanh Tâm Sân




cover_image.jpg
f(haiThiBoﬂ]






index-1_1.jpg





